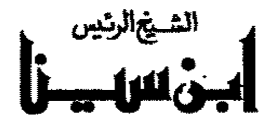


Bibliotheca Alexandrina





# عباسمحمودالعقاد

# الشيخ الرئيس

الطبعة الثالثة



# الدرلة والفلسفة

نشأ ابن سينا في ظل الدولة السامانية بخراسان .

وكانت خراسان وأقاليم فارس جميعاً في ذلك العصر مستقلة عن الخليفة العباسي ببضداد ، يحكمها الأمراء المتفلبون عليها ولا يدينون خليفة بني العباس بنير الخطبة ماسمه على المنابر في صغوات الجم والأعياد .

ولم تكن خطبتهم له عن إعان بحقه في ولاية الأمر . لأنهم كانوا -- أو كان أكثرهم على الأقل -- يؤمنون بحق العاوبين و يتشيعون لأ تمتهم المستورين ، و إنما يخطبون لخلفاء العباسيين لأنهم أضعف شأناً من أن يجمعوا سلطان الحكم الفعلى إلى سلطان الخلافة الإسمية ، بعد أن تفرد الأمراء بالحكم في جميع الأقاليم .

ومن أمثلة ذلك أن أحد بن بويه عاهد المستكنى على تقسيم الأمر ينهما فيعترف المستكنى بلقب الخلافة ويعترف المستكنى فهم له بلقب الملطان . ثم استكثر الخلافة على المستكنى فهم

بانتزاعها من المباسيين و إسنادها إلى الملوبين ، فقال له بعض الههاة من خاصة سحبه : « إنك مع خليفة تستقد أنت وأسحابك أنه ليس من أهل الخلافة ولو أمرتهم بقتله لقتلوه مستحلين دمه . ولسكنك إذا أقمت علويا في الخلافة كان مسك من تعتقد أنت وأسحابك صحة خلافته . قلو أمرهم بقتلك لاستحلوا دمك وقتلوك ... »

ولما تولى الطاهريون أمر خراسان من قبل المأمون في إبان عبد الدولة العباسية كانت مصالحهم مع العباسيين وقاوبهم مع العلوبين ، ويقال إنهم كانوا ينهزمون عمداً إذا حاربوا دعاة العلوبين كافعل سليان بن عبد الله بن طاهر حين حارب الحسن ابن زيد في طبرستان ، فانهزم اختياراً ليحتسب دما، الفاطميين، وقد نشأت الدولة السامانية في ظل الدولة الطاهرية ، لأن طاهر بن الحسين هو الذي ثبت نصر بن أحد بن أسعد بن سامان على ولاية سمرقند ، ثم عقد له المعتمد العباسي على ما وراء النهر ، فابتدأت به الإماره السامانية التي ولد ابن سينا في ظلها بعد نيف فابتدأت به الإماره السامانية التي ولد ابن سينا في ظلها بعد نيف ومائة سنة من نشأتها .

وقد كان الأمراء السامانيون يقاتلون السلويين في طبرستان

وما جاورها كاكان يقاتلهم أبناء طاهر وأبناء بويه في بعض المواقف السياسية ، ولكنهم ومن عاصرهم من أمراء فارس كانوا يسلمون أرف رعاياهم يدينون بالولاء للعلويين ويرحبون بالدعوة العلوية في كل مكان ، ولاسيا وراء النهر وخراسان ، ولا تمنعهم كاهة الغلاة من الباطنية أن يصعدوا على ذلك الولاء .

ومتى ذكرت الدعوة العاوية فقد ذكرت معها مباحث النظر ومذاهب القلسفة ومدارس الحكمة والتصوف وكل دراسة يستعان بها على إنكار الظاهر المكشوف وتعزيز الباطن المستور، إذكان العاويون من أنصار التجديد لأنهم خصوم السلطان القائم والحالة الواقعة ، وكانت الفلسفة بفروعها المختلفة قد امتزجت بالسياسة واشتبكت على الخصوص عسألة الخلافة والملك والإمامة . فأصبح الإمام الحق شيئاً والسلطان الفاصب شيئاً آخر ، وليس فأصبح الإمام الحق شيئاً والسلطان الفاصب شيئاً آخر ، وليس الثالث يصف الإمام العمال الفارابي كتب فيا بين القرن الثاني والقرن الثاني والقرن الثاني والقرن المرضين عن المادة المقبلين على لذات الأرواح ، و يقرن ذلك بما المرضين عن المادة المقبلين على لذات الأرواح ، و يقرن ذلك بما المدل والمفة والفضيلة . فإن الفارابي قد نشأ فيا وراء النهر حيث المدل والمفة والفضيلة . فإن الفارابي قد نشأ فيا وراء النهر حيث

استضحلت الدعوة العاوية ، وحضر الخلافة العباسية وهي شبح هزيل يؤذن بالزوال .

والذي أجله الفارابي فيكلامه على فضلاء الأنمة قد فسلته رسائل إخوان الصفاء ورجست به إلى نواميس الطبيسة في المادن والحيوان والنبات.

ورسائل الإخوان صريحة فى الدعوة إلى آل البيت حيث تقول: هاعلم باأخى بأنا قد علنا إحدى وخمسين رسالة فى فنون الآداب وغرائب العلوم وطرائف الحكم كل واحدة منها شبه للدخل والمقدمات والأنموذج لكيا إذا نظر فيها إخواننا وسمم قراءتها أهل شيعتنا وفهموا بعض معانيها وعرفوا حقيقة ما هو مقرون بها من تفضيل أهل بيت النبي لأنهم خزان علم الله ووارثوا علم النبوات تبين لم تصديق ما يعتقدون فيهم من العلم والمرقة »

قانتشار المباحث الفلسفية لا يستغرب على الخصوص في عصر ابن سينا وفيا وراء النهر وخراسان. لأن الدعوة العلوية كانت على أقواها في تلك الأطراف النائية ، ولأن الفلسفة لفة عقلية في كل مكان أو زمان . أما في تلك الأطراف النائية

# الدولة والفلسفة

فقد كانت فى ذلك الزمن مطلباً يستمد القوة من قوة الأشواق المقلية وقوة المساعى السياسية وقوة الإيمان بالدين، وهى هناك على مقربة من الهند ومهد المانوية حيث آمن الناس قديما بمحلول الروح الإلهى فى أجساد البشر وآمنوا بتناسخ الأرواح وقداسة النساك والزهاد فلا يستغربون ما ينسب إلى الأمام دون ذلك من الصفات أو من الأسرار والكرامات.

## \* \* \* \*

ومن الملاحظات التي لا تفوت المؤرخ في هذا الصدد أن كبار الفلاسفة المشرقيين جميماً كانوا من أنصار الشيعة ، وهم الكندى والفارابي وابن سينا . فقد كان جد الكندى – الأشعث ابن قيس — عن قاتلوا مع على وشهدوا معه معركة صفين ، وكانت كندة كلها من خصوم الأمويين وشيعة الماشميين ، وكان آباء السكندى عمن خرجوا على الدولة الأموية وجرُدوا من مناصبها ولبثوا مغضوبا عليهم في زمانها . أما الفارابي فقد جمع بين التشيع والتصوف وأوى إلى دولة بني حدان المتعصبة لآل البيت ، وحسبك من تشيع ابن سينا تشأته بين الإسماعليين واسمه الذي

يدل على نسب عريق في نصرة آل على وهو: أبو على الحسين بن عبد الله بن الحسن بن على ٠٠٠

بل كان البيت الذي ولد فيه ابن سينا مركزاً من مراكز الدعوة الاسماعيلية والمباحث الفلسفية ، ولم يكن قصاراهم منها الإيمان بها وكني . قال فيا رواه عنه تلميذه الجوزجاني : « وكان أبي بمن أجاب داعي المصريين ويعد من الإسماعيلية ، وقد سمست منهم ذكر النفس والمقل على الوجه الذي يقولونه و بسرفونه هم ، وكذلك أخى ... »

روقل أن ذكر في ترجعة ابن سينا أمير أو وزير أوصاحب شأن إلاذ كر من شأنه أنه كان يقتني مكتبة عامرة بأسفار العلم والحكة، أو أنه كان من محبي هذه العلوم ، ويعنون بها علوم المنطق والنظر والدراسات الفكرية فيا وراء العلبيمة ، أو أنه كان يجلس في يوم من الأيام للمناطرة والمساجلة ، أو أنه كان ينتح داره لمن يتوفر فيها على التأليف والتصنيف .

قال القفطى صاحب تاريخ الحكاء فى ترجمة الأسكندر الأفروديسى رواية عن يحيى بن عدى الفيلسوف: « إن شرح الإسكندر للسماع الطبيعي كله ولكتاب البرهان رأيتهما في تركة

إبراهيم بن على عبد الله . . وعرضا بمائة دينار وعشرين ديناراً فضيت لأحتال بالدنانير وعدت وأصبت القوم قد باعوا الشرحين في جملة كتب على رجل خراساني بثلاثة آلاف دينار . . . وكانت هذه الكتب تحمل في السكم . . . . ه

فَإِذَا كَانَ ﴿ رَجِلَ خَرَاسَانِى ﴾ يشترى لفافة من الورق بهذا الثمن الضخم لأنها شروح فلسفية فقد علمنا إذن كيف كان شأن الفلسفة بين النكرات فضلاً عن الأعلام في خراسان .

# \* \* \*

بعض العباقرة ينبغون فى وطن من الأوطان أو فى عصر من العصور فيستغرب نبوغهم فيه . أما ابن سينا فلا يستغرب نبوغه في وطنه ولا فى بيته ، بل الغريب أن يكون نبوغه فى عصره ولا فى وطنه ولا فى بيته ، بل الغريب أن يكون العصر والموطن والبيت على تلك الحالة ثم لا يظهر فيه نابغ فيلسوف .

# سيرة ابن سينا

كان عبد الله بن الحسين بن على من أهل بأنخ فى بلاد الأفنان عاملا للدولة السامانية ، وكان يتولى من قبلها التصرف بأعمال قرية « خرمتين » من ضياع بمخارى ، وكانت إلى جوار

مركزه فى عمله قرية أفشنة ، فكان يزورها ويتمرف إلى بعض أهلها ، ومنها تزوج فتاة تسمى ستارة كا جاء فى ابن خلسكان ، وفيها ولد لها ابنهما والحسين ه الذى اشتهر بكنيته العليا و ان سينا ه وأصبح اسمه أشهر الأسماء بين فلاسفة الشرق وأطبائه ، ثم أصبح لقب الشيخ الرئيس علماً عليه لاينصرف إلى سواه .

ولد في سنة - ١٩٥٩ ( ١٩٨٠ )، وانتقل مع آله في السنة الخامسة من عره إلى بخارى ، وكان أبوه من طائفة الاسماعيلية وهي يوه مذ صاحبة مذهب في الخلق والوجود وتفسير الشرائع بالفظاهر من ألفاظها والباطن من معانيها ، فنشأ الحسين الصغير وهو يستمع إلى المناقشات الفلبغية والتأويلات الدينية في «النفس» و «المقل» وأسرار الربو بية والنبوة ، وحفظ القرآن وهو دون الماشرة من وأسرار الربو بية والنبوة ، وحفظ القرآن وهو دون الماشرة من عره ؛ وتما اللغة على أبي بكر أحد بن محمد البرقي الخوارزي ، وتما الفقه على إسماعيل الزاهد . ومر ببخارى أبو عبد الله الناتلي وتما الفقه على إسماعيل الزاهد . ومر ببخارى أبو عبد الله الناتلي الذي كان يعرف بالمتفلسف لاشتفاله بالمنطق والرياضة ، فاستنزله الحالد في منزله عسى أن ينتفع الناشي النجيب بعله . فقرأعليه الحسين كتاب «إيساغوجي» في المنطق لصاحبه ملك الصورى المشهور بفوفر يوس ، وكتاب المجسطى في علم الهيئة والجغرافية المشهور بفوفر يوس ، وكتاب المجسطى في علم الهيئة والجغرافية

البطليموس الجنرافي، وظهرت باكورة الفيلسوف في أوائل صباه قَاِذًا هُو يِنَاقِشُ أُسْتَاذُهُ فَي حَدْ وَالْجِنْسِ، خَاصَةً وَهُو مِنَ الْحُدُودُ التي دار عليها مذهبه الفلسني وكان له فيها رأى فاصل بين أفلاطون وأرسطو ، وعلم الأستاذ أن تلميذه قد تلقى عنه كل ما هو قادر على إعطائه فأستأذن منصرفا إلى مطافه بالبلاد على سنة الدراويش المتفلسفين في ذلك الزمان ، واستتم الفيلسوف الصغير كل ما وجده بين يديه من علوم الحكمة والمنطق والرياضة ، قبلغ فيها الناية وهو في الثامنة عشرة من عمره ، وكان في أيام طلبه لا ينام ليلة بطولها ولا يلتفت بالنهار إلى عمل غير القراءة والتحصيل ، وربما غلبه النوم فإذًا هو يحلم بتلك المسائل بأعيانها وتتضم له وجوهها في منامه ، وهي حالة يسرفها الدارسون ولا تستغرب في رأى العلم الحديث ، لأن الوعى الباطن يتنبه في هذه الحالة فيتعاون المقلان ولا ينفرد المقل الظاهر بالتفكير . و يعترف ابن سينا للفارابي بفضل كبير في تحصيل المارف الإلمية . فقال : و قرأت كتاب ما بعد الطبيعة فما كنت أفهم ما فيه ، والتبس على غرض واضعه حتى أعدت قراءته أر بعين مرة وصار لي محفوظا وأنا مع ذلك لا أفهمه ولا القصود به ،

وأيست من نفسي وقلت هذا كتاب لا سبيل إلى فهمه ، و إذا أما في يوم من الأيام حضرت وقت المصر في الوراقين ، وبيد دلال مجلد ینادی علیه ، ضرضه علی فرددته رد متبرم مستقد أن لا فأيَّدة من هذ العلم ، فقال لى : اشتر هذا منى فإنه رخيص أبيعكه بثلاثة دراهم وصاحبه محتاج إلى تمنه . فاشتريته فإذا هو كتاب أبي نصر الفاراي في أغراض كتاب ما بعد الطبيعة ، ورجمت إلى بيتي وأسرعت قراءته فانفتح على في الوقت أغراض ذلك الكتاب، بسبب أنه كان لى محفوظًا على ظهر قلب، وفرحت بذلك ، وتعدقت في ثاني يوم بشيء كثير على الفقراء، شكراً لله تعالى .. ٢ . ولا يبعد أن ابن سينا اطلع على مراجع الفلسفة والحكة في اللغة اليونانية وأنه تملم هذه اللغة في صباه من بعض الدعاة ، و إن لم يبلغ هذا الظن مبلغ الخبر اليقين . وكان من عادته إذا تحير في مسألة أن يتردد إلى الجامع ويصلي ويبتهل إلى ﴿ مبدع الكل ﴾ حتى ينفتح له مفلقها ويتيسر عسيرها. ولم يعهد منه أنه ضاق بمسألة من المسائل في غير الفلسفة الإلهية أو مباحث ما بعد الطبيعة . أما العلوم الأخرى فسكان يجيدها ويزيد عليها وينقح ما احتاج إلى التنقيح منها ، وأتفق

له وهو دون الخامسة عشرة أنه اطلع على بعض مراجع الطب فتملق بها وعكف على قراءتها ، وقال : «إن علم الطب ليس من الملوم الصعبة » فـكان يستمد على نفسه في درسه تارة و يراجع أبا مهل للسيحي وأبا منسور الحسن بن نوح على ما جاء في بعض الروايات تارة أخرى. فلم يبلغ السابعة عشرة حتى ترامت شهرته بالتطبيب والتعليم في الآفاق الشرقية ، وجاءه المنقطعون لهذا العلم يسألونه ويقرأون عليه ، وكان يعلمهم ويعالج المرضى حباً للخير والاستفادة بالعلم لا للتكسب وجمع الحطام ، وعالج الأمير نوح بن منصور وهو في السابعة عشرة فشفاه وأصاب حيث أخطأ مشاهير الأطباء، فاستدناه الأمير وأذن له في الاطلاع على دار كتبه وكانت ذات بيوت كثيرة ، في كل بيت صناديق كتب منضدة بعضها على بعض، فرأى من الكتب ما لم يقم اسمه إلى كثير من الناس قط وظفر بفوائدها وعرف مرتبة كل رجل ق عله .

وكانت طريقته فى الاطلاع -- بعد أن تمكن من العلم --أن يتصفح ولا يتتبع حتى يمتحن قدرة المؤلف بأصعب الموضوعات فى الكتاب . ولم يكن أعجب من سرعته في التحصيل غير سرعته في التدوين. فني الثامنة عشرة ألف كتاب و المجموع على إجابة لرجاء بعض مريديه وأودعه خلاصة علوم عصره ما عدا الرياضيات، وقال في كهولته: وكنت يومذاك السلم أحفظ، ولكنه اليوم معى أنضج، وإلا فالعلم واحد لم يتجدد لي يعدد ثميء».

أما سرعته في التدوين والتأليف فن أمثلتها كا روى تلميذه الأمين - الجوزجانى - الذى لازمه واستحده على تأليف كتبه ونقل للخلف أصدق ما أثر عنه ه إنه طلب منه إنمام كتاب الشفاء فاستحضر أبا غالب ، وطلب الكاغد والحبرة فأحضرها ، وكتب الشيخ في قريب من عشرين جزءاً على الثمن بخطه رؤوس المسائل ، ويق فيه يومين ، حتى كتب رؤوس المسائل كلها بلاكتاب محضره ولا أصل برجع إليه ، بل من حفظه وعن ظهر قلبه ، ثم ثرك الشيخ تلك الأجزاء بين يديه ، وأخذ الكاغد فكان ينظر في كل مسألة و يكتب شرحها ، فكان يكتب كل يوم خسين ورقة حتى أنى على جميع الطبيعيات والإلميات ما خلا كتابي الحيوان والنبات » .

بل ربما ألف الكتب في معضلات الفلسفة وهو مسافر كما صنع في تأليف بعض فصول النجاة .

وتولى أعمالاً جليلة فى الدول الشرقية فلم تشغله عن شى من مألوفه فى النحصيل أو الكتابة أو اللهو والسماع . فكان يصرف أعمال الدولة بالمهار ، و يجلس للتدريس والكتابة بالليل . . . « فإذا قرغنا حضر المعنون على اختلاف طبقاتهم وهيي مجلس الشراب بآلاته » ..

قال الجوزجانى: وكان الشيخ قوى القوى كلها، وكانت قوة المجامعة فى قواه الشهوانية أقوى وأغلب ... فأثرت فى مزاجه، وكان الشيخ يعتمد على قوة مزاجه حتى صار أمره فى السنة التى حارب فيها علاه الدولة تاش فراش على باب الكرخ إلى أن أخذه قولنج — أى مرض فى الأمعاء الفلاظ — ولحرصه على برئه إشفاقاً من هزيمة يدفع إليها ولا يتأتى له المسير فيها مع المرض حتى نفسه فى يوم واحد ثمانى كرات، فتقرح بعض أمعائه .... وقد خوطب فى ذلك فقال: إنه يحب الحياة عريضة قصيرة ولا يحيها ضيقة طو بلة!

وعت لابن سينا هذه الأمنية - إن صح أن تسمى أمنية --لأنه مات في نحو السادسة والخسين بالسنين الشمسية ، وحفلت حياته بالحركة والعمل. كما حفلت باللهو والخطر. فلم تكن الحياة المريضة الحافلة بما يسره ويوافق مرامه في جميم الأحوال، لأنه عاش في عصر الانقسام والتنازع على الملك بين أمراء الأقاليم في الرقمة الشرقية من الدولة العباسية ، وكانت شهرته بالطبوشهرته بالعلم تغريان الأمراء بتقريبه وتزيين مجالسهم باسمه وفضله . فدخُل في منازعاتهم ولحقه من تقلب أحوالهم ما أرادوه وتسدوه وما لم يريدوه ولم يتعمدوه . فتعرض للقتل والسجن ونجا بنفسه غير مرة في زي الفقهاء تارة وفي زي الدراويش تارة أخرى ، وكثرت رحلاته بين خراسان وأصفهان وهمدان والرى وجرجان، وكان بمض هذه الرحلات في صحبة الأمراء والجند وهم يزحفون القتال، وبعضها في خفية عن الأمراء والجند هربا بما يقصده به هؤلاء وهؤلاء ، والمقدت له صلة وثيقة بجميع هؤلاء الأمراء ما عدا أمراء الدولة الغزنوية . لأنه أعرض عن دعوتهم وينَّضه فيهم أنهم جعلوا الدعوة إلى السنة ذريعة إلى البطش بأسحاب الذاهب الآخرى ولاسيا الشيعة والمستقلين الفلسفة والرياضيات، ولعله لم ينفر لهم قسوتهم على أصدقائه من أمراء الدولة السامانية، فإنهم غدروا بهم وعذبوهم وقد كانوا لهم قبل ذلك من الحدم والأتباع، ولم يكن أحب إلى الأدباء والحكاء من أمراء آل سامان لسطفهم على الفن والأدب وتشجيعهم التأليف والتحصيل ، وحسبهم عندهم أنهم رعاة الرازى والفردوسي وأسحاب سمرقند التي نشرت صناعة الورق في بلاد المسلمين .

دالت الدولة السامانية هذه وابن سينا في الثامنة عشرة ، ومات أبوه وهو في الثانية والعشرين . فتقلب في البلاد ولحق بشمس الدولة البويهي في همدان وتقلد له الوزارة وأوشك أن يستقر في جواره لولا أنه أغضب الجند من الديل والترك فتاروا عليه واعتقلوه وهموا بقتله ، فأنقذه الأمير منهم وراح الوزير الطبيب يلوذ بالديار مستخفيا في طلب الأمان حتى هدأت الفتنة وعاود المرض الأمير فبحث عنه واعتذر إليه واستبقاه لمداواة جسده وغسه بطبه وعلمه وإبناسه .

ولما مات شمس الدولة برم الشيخ بالمقام في همدان وتاق إلى اللحاق بملاء الدولة بن كاكويه في أصفهان ، واتهمه تاج الملك

بمراسلة علاء الدولة فاعتقله فى بسض القلاع أربعة أشهر... وفى ذلك يقول الشيخ وهو بدخل إلى معتقله :

دخولى باليقين كا تراه وكل الشك فى أمر الخروج وفتح علاء الدولة هدان ثم رجع عنها فبق الشيخ طليقا يدبر وسائل الخروج منها حتى ستحت له فرصة مؤاتية فخرج وأخوه وتلميذه وغلامان له فى زى الصوفية ، ورحب به علاء الدولة أجمل ترحيب ورفع مقامه فى مجلسه فكان أقرب المقريين إليه ، ولم يفرط فى سحبته على اتهام الناس إياه بالزندقة لتقريبه الفيلسوف وإصفائه إليه

وكان لحاق ابن سينا بعلاء الدولة وقد جاوز الأربعين واستوفى خبرته بالطبيعة الإنسانية وبالمرفة الإنسانية ، فسكن إلى العمل ما وسعه السكون وأتم بعض كتبه الناقصة ، وتوفر على دراسة اللغة حتى علم من غوامضها وأسرارها ما غاب عن أساطينها فى زمانه ، وحفزه إلى ذلك كلة سمها من أبى منصور الجبائى فى بجلس علاء الدولة إذ خاض معه فى حديث اللغة فقال له الجبائى و والنك فيلسوف وحكيم وأما كلامك فى اللغة قلا ترضاه ، فلم

يزل يدرس الكتب النادرة في أسرار العربية حتى واجه الجبائي بعد سنوات بما أفحمه واستغلق عليه .

وطاب له المقام بعد طول الفزع والشتات، فطمع تلاميذ الشيخ ومريدوه في عشرات من المراجع والموسوعات التي كان الشيخ يتحين أوقات العلمأنينة والفراغ ليمليها عليهم ويفسر من موضوعاتها ما استعج عليهم . ولكنه كان قد لتي في جسمه عنتاً من توالى المحن ومواجهة الأخطار ومنازعة الحساد وفرط الإجهاد والتماس المتفريج عن النفس بالمتعة والشراب، فاشتدت به علة القولنج واعتراه الصرع حينا والصداع حينا، واعتمد العلاج الحاسم السريم كما أحس بالمرض لأنه لم يكن يصبر على طول السلاح .

وقد أصابته أزمة الداء وهو فى رحلة فنقل إلى أصفهان ، ولم يزل يسالج نفسه حتى قدر على المشى وحضر مجلس علاء الدولة لا كنه مع ذلك لا يتحفظ وبكثر التخليط فى أمر المجلسة . . . فكان ينتكس و يبرأ كل وقت . . . ثم قصد علاء الدولة همدان فسار معه الشيخ فعاودته فى الطريق تلك العلة . . . وعلم أن قوته قد صقطت وأنها لا تنى بدفع الرض ، فأهمل مداواة نفسه وأخذ

يقول : المدبر الذي كان يدبر بدنى قد عجز عن التدبير . والآن فلا تنفع المعالجة »

ولمل الخطر الدى كان بلاحق الفيلسوف فى حياته يبدو لنا على أشده من شى، واحد: هو هذا الحرص على شهود مجلس الأمير وهو ينازع نفسه مخافة الوشاية والمكيدة فى غيابه، و إنه بومئذ لمند أولى الأمراء بحسن ظنه والاطمئنان إليه. فلولا أنه لا أمان حيث كان لما خشى على مكانته، إن لم نقل على حياته من غياب يوم أو أيام.

ولم يلبث أن غلبه المرض على الخوف والحذر فنفض يديه من الدنيا « واغتسل وتاب وتصدق بما معه على الفقراء ورد المظالم على من عرفه وأعتق مماليكه وجعل يختم كل ثلاثة أيام حتمة . ثم مات » ... ولعله لم يسلم من الوشاية في مرض وفاته إن صعر أنه مات محبوساً كما جاء في بعض الروايات .

وكانت وفاته يوم الجمة من شهر رمضان سنة عمان وعشرين وأر بعائة ، ولم مجاوز بحساب السنين الهجرية تمانيا وخسين .

ولم يلبث أن طرأ على سيرته ما طرأ على سير أمثاله من أفذاذ المبقريين الذين ذاعت شهرتهم في حياتهم . فجللته القداسة ورويت عنه الأعاجيب والكرامات، وأصبح شريح القيلسوف المهم في عقيدته مزاراً يطيف به المتبركون المتوسلون ، وخيل إليهم أن صاحب الضريح له غير جسد واحد أو أن الناس يتنازعون جسده في كل مكان . فقيل أنه دفن بهمدان ، وقيل أنه دفن باصفهان ، وزعم بسض الأوربيين أنه دفن بالمعرب في الأنداس بسمى ابن رشد وتدبيره ، وأعجب من ذلك ما ورد في قصة طبست بمصرعن سيرة «أبي على بنسينا وأخيه أبي الحارث» وجاء فيها أن الفيلسوف قد عمر إحدى وتمانين سنة ودمن بسمرقند وأنه لما شعر باقتراب للوت استنحت في قالب من المرمر على شكل صورته وأعلم تلميذه جاماس الحكيم أن يخني أمره إذا مات وليفمل ما يأمره به ... وفعل جاماس بالوصية وأخذ جثة ابن سينا ووضعها في جرن من الرخام ... ولـكن تلميذه تفكر أن ابن سينا إذا عاد إلى الحياة دام إلى القيامة وهو شهير في العلوم فلم يبق لتلميذه اسم ولا رسم فالأولى تركه على هذه الحللة ثم كسر جاماس الزجاجة السابقة وأخنى الحام وترك ابن سينا على حالته تلك والطلق إلى سبيله ... أما صوت ابن سينا فكان يسمع والناس يتعجبون ... قال الراوى: إن الحام للسمى ميزار معمور إلى وقتنا هذا وقد كنت توجهت حين سياحتي إلى سيرقند وأتيت إلى الحام فى وقت التجميد وأصغيت فسمت صوته من داخل خلوة قليلاً قليلاً فاستمت زمناً طويلاً فإذا تزاحت الناس قل الصوت ... »

أما معجزات الرجل الصحيحة فأشهرها وألزمها الباحث فى فلسفته وأدلها على علمه كتاب الشفاء فى الإلميات والطبيعيات وكتاب النجاة وهو مختصر الشفاء ويقال إنه تركه ناقصاً فأتمه تليده الجوزجانى الذى سبقت الإشارة إليه ، وكتاب منطق المشرقيين و برجح أنه جزء من الكتاب المسمى بالحكة المشرقية وأثبته الجوزجانى وإن طفيل وابن رشيد تارة باسم الحكة المشرقية وتارة باسم الفلسفه المشرقية ، وكان الشيخ الرئيس يريد أن مختص به العلية و يقول عنه: ﴿ إننا ما جمناه لنظهر و إلا لأنفسنا والذين يقومون منا مقام أنفسنا » و ينقض به بعض آراء المشائين التي أنها ه متعلمو كتب اليونانيين إلفاً عن غفلة وقلة فهم » ولكن الكتاب لا يوجد ناماً . وما طبع منه بمصر مقسور على النطق وهو كاف في الدلالة على منحاه .

ومن ألزم الكتب لمن يدرس ابن سينا كتاب «الإشارات»

وهو قسمان قسم في المنطق وقسم في الإلهيات ، وقد يستنفي به من يطلب الإلمام دون التطويل .

وله غير ذلك عجالات وقسص ورسائل كثيرة في أغراض شتى من الحكة والفقة والرياضيات والتصوف والأدب، طبع الكثير منها ولا يزال بمضها مخطوطاً في المكتبات الشرقية والأوربية، وأشهرها جميعاً قصة الطير وقصة حي بن يقظان، وقصيدة النفس ورسالة في القضاء والقدر، وفي البدأ والماد، وفي الأخلاق، وفي القوى الإنسانية وإدراكاتها، وفي الأجرام الملوية، وفي الحدود، وفي إثبات النبوات وتأويل الرموز، وفي العشق، وفي الإيارة، وفي وقوف الأرض بالفضاء، وليس من العسير الحصول على المطبوع من هذه الرسائل والقصص والعجالات.

# 本本本

أما فى الطب فكتاب القانون هو عمدة المعارف الطبية التى علمها ابن سينا لمريديه ، وكانت له ملحقات فى تجار به ومعالجاته نوى أن يثبتها فيه فضاعت فيما ضاع من أوراقه بين غارات الجيوش ورحلات الفرار . وقد جرى أمر هذا الكتاب على سنة

المبالغة بين الدهماء والخاصة على السواء . فأما الدهماء فقد رأينا كيف اعتقدوا القدرة في ابن سينا على إحياء الجسوم يعدمونها وأما الخاصة فقد جعلوه مرجع الطب أر بعة قرون في الجامعات الأوربية ، وقال فيه ابن زهر الطبيب الأندلسي إنه لا يساوى الورق الأبيض الذي كتب عليسه . ومقطع الحق بين هذه المبالغات أنه كتاب لم يكن في زمانه ما هو خير منه وأجدى في شئون الطب والعلاج .

## \* \* \*

وقد أفاد ابن سينا بصلاته الشخصية كما أفاد بالتسأليف والتصنيف، فاتصل به البيروني الذي قال فيه الأستاذ ه ساخاو به الألماني: إنه أكبر عقل ظهر في تاريخ بني الإنسان، وكان يسأله سؤال المستفيد — وإن تنكر له فيا بعد — وهو أكبر منه سنا وله ذلك الشأن الذي تدل عليه تلك الشهادة من المتأخرين . واتصل به أبو سعيد بن أبي الخير إمام المتصوفة في زمانه وسأله كذلك سؤال للستفيد قبل أن تقع بينهما الجفوة لاختلاف النزعة والمزاج، ولقيه ابن مسكويه الفيلسوف الأخلاق الشهور، وتعلذله أبو عبداقة للمصوى

وأبو الحسن بن طاهر بن زيلة و بهمنيار بن المرز بان ، وعده عمر الخيام من أساتذته وهو من أبناء الجيل اللاحق بجيله ... وكلهم من أسحاب النظر فى الحكمة والطبيعيات والرياضيات ، و بقى منهم من بقى على ولائه ولكنه ابتلى فى أكثرهم كا يبتلى كل متفوق مناضل محسود .

وكان المعبون به على الجاة أكثر من عبيه، لأنه رزق أسباب المسد من جيع واحيه . فكان رجلا عظيم الذكاء عظيم الشهرة عظيم الاعتداد بالنفس عظيم النشاط ، ممتلناً بالحياة ، لا حياة له في اجتناب مواتب الرفعة لأنه طبيب مشهور وفيلسوف مشهور ، فلو ترك الأمراء والرؤساء لما تركوه . ومن كان هذا شأنه في عصور المنازعات فلامناص له من أن ينازع الناس و ينازعوه ، فقد أعدته جبلته وجبلة زماته للمقالبة والمساولة فوقرت له هذه الصفة في هوس الناس من حيث يشعرون ومن حيث لا يشعرون : سمع كلة من نظير يتمالى عليه باللغة فل يهدأ حتى غلبه فيها ، واحترقت المكتبة السامانية فوقع في روع أهل بخارى أنه أحرقها لينفرد بما علمه منها ولا يدانيه أحد عثل علومه ، وما زال ديدن الناس مع من عيسون منهم المقالبة أن يساملوهم بقول القائل ه اصرعه قبل أن

يصرعك » أو « تفدّ به قبل أن يجعلك عشاءه » . . . فلا جرم وقع فى خاطر غلمانه أن يهلكوه قبل أن يهلكهم، لأنهم خانوه ! قال بعض حاسديه يشمت به بعد وفاته :

رأيت ابن سينا يعادى الرجا ل و بالحبس مات أخس المات فيلم يشف ما ناله بالشفا ، ولم ينج من موته بالنجاة يريد أنه مات و بداء الحبس » يسنى القولنج ، أو يريد أنه مات عبوساً كا قيل في بسض الروايات ، ولا حيلة لابن سينا في معاداة الرجال فإنه لو سالمهم لحار بوه ، ولو نسى أنه أسد لما نسوا أنهم كلاب كا قال ناقد غربى امتحن ببعض ما امتحن به الشيخ الرئيس .

# مشكلات الفلسفة

قبل أن نلم بآراء ابن سينا فى مشكلات الفلسفة يستدعينا المقام أن نلم بتلك المشكلات ثم نلم بالتفسيرات التى حُلت بها فى مذاهب المتقدمين عليه .

ر ونقول « المتقدمين عليه » ونعنى بهم أولئك الذبن سبقوا ابن سينا إلى مثل موضوعاته وكان لهم أثر في تفكيره واعتقاده،

لأن مذاهب الفلاسفة جيماً أكثر من أن يحيط بها الإحصاء في عجالة واحدة ، ولو من قبيل الإجمال .

فغ المالم من للذاهب الفلسفية بقدر من نبغ من الفلاسفة ... ولكنها تنقسم عادة إلى قسمين شاماين وها: قسم الفلسفة المادية وهي التي يرى أسحابها أن مادة المالم في غني غن يدبرها من خارجها ، وقسم الفلسفة الإلهية وهي التي يرى أسحابها أن المادة لا تستغنى عن قدرة عاقلة « غير مادية » تستمد منها حركتها. وأشد للذاهب للادية إمماناً في مناقضة الفلسفة الإلهية هو منعب للادية الثناثية Dialectical Materialism الذي يتلخص في أن المادة فديمة متحركة بذاتها مشتملة على المناصر التي تنشي منها الحياة والعقل حسب الطبيعة المستكنة فيها ... ومن قوانينها اجتماع الأضداد فيها ربثما يتغلب ضد منها علىضده بنير انقطاع لهذه للغالبة الدائمة ، وأن السغة ﴿ الكية ﴾ فيهـا تتحول إلى الصفة و الكيفية ، فتنشأ الحياة كما ينشأ العقل من هذا التحول. إما على التدريج و إما طفرةً كما تظهر بعض أنواع النبات من الأنواع الأخرى ، فلا توجد وكيفية ، إلا وهي نتيجة التغير في الكية ، ولا توجد حالة قط إلا وهي تنطوي

على ما يناقضها ، فلا تبلغ تمامها إلاظهرمنها النقيض الذي تنطوي عليه . وهذا عندهم هو تفسير ظهور الحياة من المادة العمياء التي لا تشبهها ، وهو كذلك تفسير ظهور العقل في الحياة كما تطورت فيها الكيات والكيفيات على النحو المتقدم. أي نحو الانتقال بين الضد والضد والتحول من صفات الكية إلى صفات الكيفية. ومن تعبيراتهم الحجازية أن للقوة المادية ﴿ عَمَّا ﴾ يتحلي في هذه الخصائص المقلية والمنوية التي تقترن بالحياة . وهم يؤمنون بالدور الدائم في المادة الأولية ، فيقول انجاز Engols من أساطين هذا للذهب: إن المادة تتحرك في دورات أبدية تستم كل دورة منها مداها في دهر من الزمان تاوح السنة الأرضية إلى جانبه كأنها عدم : دورة تاوح فيها فترة التطور الأعلى ونعني بها فترة الحياة المضوية التي يتوجها الوعي الذاتي شيئاً صغيراً بالقياس إلى تاريخ الحياة وتاريخ الوعى نفسه: دورة تكون فيها كل هيئة خاصة من هيئات المادة سواء كانت شمساً أو سديماً أو كانت حيوانًا أو نوعًا من أنواع الحيوان ، أو كانت تركيبًا كيميًا أو انحلالا كيمياً - أبداً في تحول وانتقال: دورة لا يدوم فيها إلا المادة المتغيرة أبداً و إلا ناموس التغير الأبدى والحركة الأبدية... وسهما تتكرر هذه الدورة ويبلغ من قسوة تكرارها في الزمان وللكان، أو مهما تطلع فيها من شموس وأرضين ثم تغرب بعد حين، أو مهما يطل الانتظار قبل أن تبرز هنا أو هناك منظومة شمسية أو كوك تنهيأ عليه البيئة للحياة العضوية، ومهما ينشأ أو ينقرض من الخلائق قبل أن تنجم بينها أحياه تفكر بأدمنتها وتجد لها ملاذاً يسمح لها بالحياة ولو إلى فترة وجيزة، فإننا مع هذا لملي يقين أن المادة في كل تغيراتها تظل أبداً واحدة وأبدا كاهى، وإنها لن تفقيد صفة من صفاتها، وأن تلك الضرورة كلا هي ، وإنها لن تفقيد صفة من صفاتها، وأن تلك الضرورة الحديدية التي تقضى بزوال أرفع زهرات المادة — وهى القوة المحكرة — هي بعينها تقضى بميلادها كرة أخرى في زمان آخر...»

ولسنا هنا فى صدد الرد على المادية الثنائية أو للذاهب المادية على اختلافها، ولكننا نتكلم عن فيلسوف « إلهى » من غير الماديين، فعلينا أن نجمل موقف الفلسقة الالهية من أمثال هذه الآراء.

فالإلهيون الأقدمون يقولون بأن الحركة الأزلية مستحيلة . لأن الحركه مى الانتقال من مكان إلى مكان أو من حالة إلى حالة . فقبل الحركة توجد الحالة أو توجد للكان . وليس قبل الأزل سابق يسبقه فى المكان أو الزمان . وإذا قبيل إن للكان سابق للحركة الأولى فكا نما نقول إن للكان زمان قبل الزمان . ويرد على المادية الثنائية فى مسألة الأضداد بأنها قد جسلت للشكلة حلاوسكت على ذلك ، وهو خلف لا يعقل السكوت عليه . إذ ما همى للشكلة في رأى العقل وفى التعليلات القلسفية ؟ همى المتناقض وقيام الأضداد ا وأين همى للشكلة إذا كان التناقض هو

الحل القبول؟ ويرد عليهم بأن الثنائية مفهومة حين يتقابل العقل والمادة أو تتقابل الروح والمادة . أما أن تكون مادة ومضادة لمادة في طبيعتها فهذا هو موضع العجب الأموضع التفسير.

وعلى الماديين الثنائيين أن ينتظروا سؤالاً لا بدله من جواب وهو: لماذا قدروا أن الحياة والقوة الفكرية تظهران في الوقت الذى ظهرتا فيه ؟

إن المسألة ليست بمسألة مقدار من السنين أو الدورات. يقال مثلا إن عشرة آلاف سنة لا تكنى فتكنى عشرون ألف سنة . أو أن عشرين ألفاً لاتكنى فلا بد من ضعفها أو ضعفيها ، أو أن مائة ألف سنة لا تكنى فلا بد من مليون سنة أو مليونين أو أكثر من ذلك بما يقاس أو لا يقاس. فإن عدد السنين والدورات منذ الأزل إلى وقت ظهور الحياة لا يدخل في إحصاء ولا يقبل الإحصاء.

فالمسألة إذن ليست مسألة مقدار من السنين والهورات، وللمسألة خاصة في طبيعة المادة متأصلة فيها منذكانت من أزل الآزال. فكيف نسمى هذه الخاصة التي لا تسمح بظهور الحياة أو المقل مثلاً إلا في سنة كذا ألف قبل الميلاد؟

ولماذا كل هذا الهروب من تقرير وجود العقل قبل المادة إذا كان تقرير وجود المادة قبل العقل يصل بنا إلى هذه الاحالات وبلجئنا في أول خطوة إلى التسليم بالأضداد؟

وكيف تكون المادة قوة عميا أمنذ الأزل ثم يطرد التقدم قيها من هذه الحركة العمياء إلى حركة النبات ثم حركة الحيوان ثم حركة العقل في الحيوان عند بلوغه مرتبة الإنسان؟ أيسمى هذا تقدما مطرداً بغير هداية في عقل سابق؟ أم ننكر أنه تقدم مطرد لنهرب من القول بسبق العقل والحياة؟

إن فاقد الشيء لا يسطيه كما قال الأولون . وقد كانت شفاعة

وهي :

الماديين الثنائيين إذا أنكروا المعلل الخالق أن يقفوا عند المحسوسات وأن يحلوا للشكلات التي لا يحلها المعليون والإلهيون. أما أن يجلوا المشكلة حلا وأن يستبيحوا لأتفسهم مجاوزة المحسوسات ليقولوا بالدورات الأبدية والفروش للستفرية فذلك غير مفهوم إلا على وجه واحد. وهو أن الفرض الهبوط كلا أمكن الهبوط. والقول بالمادة أهبط من القول بالمقل ... فلنقل إذن بالمادة ولو تعلوحنا في المنيبات التي لا يقوم عليها دليل وبدأنا المل بالأضداد التي هي نهاية الاشكال.

## **投 投 位**

والفلسفة الإلهية لا تخلو من المشكلات الدويسة التى بكاتر الخلاف بين الفلاسفة على عرضها وتفصيل حلولها وتأويلاتها . ولكن الفرق بين الفلسفة الإلهية والفلسفة للادية في هذا أن الفلسفة الإلهية لم تغلق الباب ولم تختم الإشكال بإقرار الإشكال ، وتركت الباب مفتوحاً لمن يبتنى الوصول من طريق التأمل أو طريق الرسفة الوحية أو طريق الاستشراف المكشف والالهام . أما هذه للشكلات فيمكن تلخيصها في هذه المسائل الأربع

- (١) وجود المالم
- ( ۲ ) وجود النفس
  - (٣) وجود الشر
- (٤) حرية الإنسان

قيسألون : كيف وجد العالم ؟ هل ونجد بعد أن لم يكن ؟ وبعبارة أخرى : هل هو حادث من المدم ؟

فَإِذَا كَانَ حَادَثًا مِن العدم فأين محل العدم مع وجود الله جل وعلا وهو كلي الوجود ؟

وهل الإرادة الإلهية التي قضت باحداثه حادثة أو قديمة ؟ إن الله قديم لا يتغير فليس يجوز في حقه حدوث الإرادة . لأن حدوثها إنما يكون لما هو أفضل أو لما هو مفضول ، وكالاهما ممتنع بالنسبة إلى الله .

ثم يبحثون فى القدرة الإلهية ومعنى اتساف الله بالقادر على كل شيء .. فهل القدرة على كل شيء سعناها القدرة على للستحيل؟ إذن يكون الستحيل والمكن شيئًا واحداً فى المقل وهما مختلفان . . أم تكون القدرة غير متعلقة بالمستحيل؟ إذن يسأل السائل : من أين جاءت الاستحالة ؟ أمن مشيئة الله أم من طبيعة الشيء ؟

قَإِنَ كَانْتُ مِنْ مَشْيِئَةَ اللهُ قَالَمَى يَثْبِتَ الاستحالة بمحوها إذا شاء . وإن كانت من سبب آخر فكيف يتصور العقل شيئاً غير إرادة الله يمنع وبجيز في المعقولات وللوجودات ؟

تلك خلاصة وجيزة لمسألة العالم وحدوثه بإرادة الله واتصافه سبحانه وتعالى بالصفات التي تتجلى في الخلق والمخلوقات .

أما و النفس، فهم يسألون عنها أهي جوهر مجرد أم جسد من الأجساد؟

فإذا كانت جوهراً مجرداً فكيف تدبر الجسد وأبن تحل فيه بالمرض الذى هي منزهة عنه ؟ وان كانت جسداً فما الفرق بينها وبين الجسد الذى تحل فيه ؟ وهل تغنى كما تغنى الأجساد وتتعرض المتحلل والفساد كما تتعرض أجساد الأحياء وأجرام الجاد ؟

و يمودون إلى السؤال عن الجوهر المجرد : متى يدخل جسم الجنين ؟ وإلى أين مصيره بعد مفارقة جثمانه ؟ وهل نفس الولد قطعة من نفس الوالد أو كلمناهما مستقلة وجدت منذ القدم بلا تقديم ولا تأخير ؟

أما مسألة الشر ووجوده فى العالم فهم يسألون : كيف يوجد فى العالم ما يسمى شراً على اختلاف معانيه ؟

إذا قيل إن وجود العالم من وجود الله فوجود الله منزه عما يأباه ، وإذا قيل أن وجود العالم من العدم فالعدم يتعدم فيه الخير والشر على السواء ولايكون إذاكان إلابارادة للريد :

فهل الشر موجود أو غير موجود؟

لا وأناس آخرون يعرضون المسألة على وجه آخر فيسألون: هل الشر صحيح أوغير صحيح ؟ وهل هو يوافق الخير أو هما نقيضان لا يتفقان ؟ وهل الأخيار كالأشرار إذا قلنا إن سر الخير وسر الشر لا يتناقضان ؟

أما مسألة الحرية الإنسانية قليست هي من محض المسائل الفلسفية التي تعضل على الفكرين الذين يقصرون البحث على موضوعها ولا يتجاوزونه إلى ما وراءه ، ولكنها من مسائل الفلسفة الدينية الكبرى لأنها تربط بينها وبين حساب الإنسان على أعماله وما يستحقه في الحياة الآخرى أو في الحياة الدنيا من الثواب والحقاب.

فالثواب والمقاب مقرران في جميع الأديان . ولهذا يسأل

الفلاسفة الدينيون مانصيب الإنسان من الحرية في أعمله ؟ هل هاذا الفحر في عمل الخير والشركا يريد ؟ وهل يكون حراً في أعمال الحياة من خُلقت له الحياة ؟ وإذا كان مسيرا في أعماله كا هو مسيا في وجوده فكيف يحيق به المعقاب أو كيف يحق له الثواب ؟ يعد إن المدل صفة من صفات الله سبحانه وتعالى . ومسألة الحريقة أو الإنسانية في مذاهب القلسفة الدينية هي مسألة التوفيق ييزعلى للا المدل الإلمي وبين الثواب والمقاب في الدار الآخرة أو في كلم ول في مسألة التوفيق عن علم الدارين .

تلك خلاصة سريعة لمشكلات القلسفة الإلهية كا عرضاأن سالان سينا في حياته وعرض لها في كتبه وأقواله . وقد حلماأفلاط العلاسفه الذين تقدموه وكان له فيها رأى مستقل عهم فإد الرو بعض الحلول . و يطول بنا الشرح لو تناولنا حلولم كلها في التقديم لي القلسفة ان سينا وما استقل به عهم من الآراء ، فأنما نجتزى واحد هنا بحلول الفلاسفة الذين كانت بينهم وبينه صلة وثيقة من التمهيلا يختلفا والتعليم ، وهم أفلاطون وأرسطو وأفلوطين والفارابي و بسض فرقا إلى على الإسماعيلية و بسض فرقا إلى ع

أعلى همذا الفصل بإجمال حلول هؤلاء الفلاسفة في هذه المشكلات .
في أعمل
حلول الفلسفة
هو مسياً

ب؟ يعد أفلاطون أكبر الفلاسفة « الإلهيين » بين اليونان ، لة الحريثلانه أول من وضع بينهم مذهباً مفصلا يجبل « الفكرة » مقدمة فيق علاعلى المادة ، سابقة ملما في المرتبة وفي الزمان .

فى كان ولكنه على هذا ليس بأول الفلاسفة الذين عالجوا البحث فى مسألة الفكرة والمادة، لأنه نبغ فى عالم الفلسفة بعد أن تقررت فيه آراء طاليس وفيثاغورس و بارمنيدس وهيرقليطس ، و بعد عرضتأن سام كل منهم بحصته فى محصول الحسكة الإلمية وورثها عنهم وقد حافلاطون وتابعوه . قولد أفلاطون وطلاب الفلسفة يعرفون أن عنهم أو « الروح » موجود وأن المادة غشاء باطل لأنها تتغير ولا تستقر فى التقديم على حالة فى التقديم على حقيقة ثابتة ، وأن المادة غياد والروح عنصران من التجيرة والروح عنصران ناتجيرة والروح عنصران من التجيرة المال وهو عالم الروح، وأن الدنيا بأسرها توجد وتزول من وسنتهن فى دورات تنبعها دورات بغير انتهاء .

وهذا فضلا عما استفاده من أستاذه سقراط ورواه عنه فى كتبه لأنه يمم ومحاوراته ، وهو طبقة واحدة تمثل لنا الفلسفة الإلهية كما وصلت فى الإنه إليه فى جيل الأستاذ والتلميذ .

وقد تصرف هؤلاء الفلاسفة الأسبقون في الحسكة الإلمية إلى أحد بالرأى والاجتهاد، ولسكتهم أخذوا جيماً من الديانات القديمة وسنر التي تلقاها اليونان مباشرة من بين النهرين ومصر وفارس الحسكاء والمند، أو اتصلوا بها من طريق الديانة «الأورفية» في آسا حلول أذ الصغرى، وهي مزيج من ديانات الهند ومصر والمجوس. لأن السيانة الأورفية تشتمل على كل عنصر من عناصر المقائد التي خصناها في الأسطر السابقة، ولا سيا الرياضة الروحية (١) و بطلان المادة وتناسخ الأرواح، فقيها جرثومة حية لسكل في الله و وبطلان المادة وتناسخ الأرواح، فقيها جرثومة حية لسكل في الله و المادي قال به بعده لم تكن مقراط وأفلاطون.

ولا نرى فى زبدة المحصول كله ما هو أحق بالتنويه فى هذ استخلاء الصدد من نتيجتين اثنتين: أولاها الاعتقاد بقصور المادة وعجزها اجتهاده عن الاستقلال بالحركة ونسبة كل حركة فيها إلى مصدر غير العلمية المصدرها، حتى قال « طاليس » بوجود روح فى المفناطيس فليس

رواه عنه في كنه لأنه يحرك الحديد . وثانيتهما الاعتقاد بالثنوية الروحيه والمادية لإلهية كما وصلت في الإنسان وفي الأرض والسهاء . . . فإن هاتين التتيجتين داخلتان في كل فلسفة يونانية أو غير يونانية ، من ذلك العصر الحكة الإله إلى أحدث العصور .

الديانات القدم وسنرى موضع هاتين النتيجتين فيا يلى من كل حل من حلول و مصر وفارم الحكم وفي مقدمتها ومصر وفارم الحكماء للمشكلات الفلسفية كما نلخصها بعد، وفي مقدمتها ورفية » في آم حلول أفلاطون .

والحجوس . لأز

عناصر المقار

أفلاطون

الرياضة الروم الله الله والله المالم والله التوحيد كما نسرفها الآن في عقائد الأديان بومة حية لكم في الله والعالم أن فكرة التوحيد كما نسرفها الآن في عقائد الأديان أنم قال به بعالم كم تكن معروفة على عهد ذلك الفيلسوف، وأن العالم وحده كان هو الواقع المائل أمام الحس والعقل والخيال، وكل ما عداه فهو من التنويه في هذ استخلاص وتفسير يجتهد فيه كل مجتهد بما يراه، ولا يسلم في صور المادة وعجزه اجتهاده من أثر العقائد الوثنية والكهانات الخرافية والتقديرات بالى مصدر في العلمية التي كانت تحدق يومئذ بالمفكرين وغير المفكرين .

توحيد الله كما وصفته الأديان الكتابية بعد عصره، و إنما كان الأرباب! يتكلم عن الله تارة وعن الآلهة تارة أخرى . ولا يفرض وجود إلكال . إله واحد يفوق هذه الآلهة جيماً إلا من قبيل القياس العقل النوق إلى الذي يقضى بتفضيل الأفضل فالأفضل ثم اجتماع الفضيلة العلم بنسامية في واحد لا يتعدد، وهو إله الهة ورب الأرباب .

واسم الله في اليونانية هو ثيوس «Thoos أوزيوس كما شاع وهي في اللغات الأوربية . . . وتفسير أفلاطون للكلمة يدل على وهذه إدراكه لفكرة الله في أصلها الأصيل . فهو يزعم أنها مأخوذة من يزبها ثيو Thoo بمنى ه أنا أجرى أو أتحرك في اللغة اليونانية . وللمقولة فل المادة محاجة إلى من يحركها و يعطيها الحياة وليست بحاجة إلى فكا من يحركها و يعطيها الحياة وليست بحاجة إلى فكا من يحركها و يعطيها الحياة وليست بحاجة إلى فكا من يحركها و يعطيها الحياة وليست بحاجة إلى أن محا

فاقد هو محرك المادة ومخرجها إلى هذا النظام الذي تراه في الماني ال المهاوات والأرضين. والله — لأنه عقل — لا يُوجد مادة ومث بل يوجد عقلا تستمد منه المهادة الحركة والإدراك وتندفع به وهذه ا في معارج المكال.

والله خير محض فلا يصدر منه إلا الخير، ولا يخلق إلا الخير، الشجرا و إنما الشير الذي يقع في الكون من خلق الأرباب التي تسمى هي في

و إنما كالرباب المخلوقة، ومن نقص المادة وهي تحاول الارتفاع إلى مرتبة من وجود الكرباب المحلوقة، ومن نقص المادة وهي تحاول الارتفاع إلى مرتبة المقل المجرد. لأن الله منع جواد منحها بأس العلل الشوق إلى الكال. فعي أبداً في اشتياق إليه، وهي أبداً صاعدة ضيلة العلم متسامية كما اتجهت من التجسد إلى التجريد.

وهى بظواهرها باطلة متغيرة .

س كما شاف وهي بحقيقتها صحيحة خالدة .

يدل على وهذه « الحقيقة » هي لب لباب الفاسفة الأفلاطونية ، لأنه أخوذة م يميز بها على طريقته الخاصة بين موجودات الحس والموجودات اليونانية: « المقولة » التي تتمثل للمقل ولا تتمثل للاحساس .

بحاجة إلى فكل ما يقع عليه الحس فهو في رأى أفلاطون وهم باطل أنه و محاولة للإبراز معنى من أو محاولة للإبراز معنى من من العانى المستورة.

رجد مادة ومثال ذلك هذا الشجر الذي نراه : فهذه الشجرة مشرة ، وهذه الشجرة فابلة ، وهذه الشجرة خضراه ، وهذه الشجرة بالشجرة عضراه ، وهذه الشجرة بالسبح عن بابسة ، وهذه سامغة ، وهذه قاصرة ، وكل منها فيه نقص عن الا الخير الشجرة المثالية التي لا نقص فيها . فأين هي هذه الشجرة المثالية .؟ قي تسمز هي في عالم المني أو في عالم المقل . وهي وحدها التي لها وجود

صحيح لا يستريه التبدل ولا تصيبه عوارض الزمان ولا يزال قائماً فى الملم الإلمى تحكيه الأشجار الحسوسة وتتبدل وتزول وهو منزه عن التبديل والزوال .

وهذه الحقائق المعنوية هي التي يسميها أفلاطون بالصحائح أ أو المثل وقد تعرف عند المناطقة بالكليات Universala وتقابلها الجزئيات Particulara وهي هذه الموجودات الباطلة في رأى أفلاطون .

ومن عادة أفلاطون أن يعزز آراءه بالأمثلة والأساطير التي تقرّبها إلى تلاميذه، فهو يضرب المثل للدنيا وحقائقها وموجوداتها بكهف يقيم فيه الناس وهم مقيدون يستقبلون فيه جداراً لا يتحولون عنه ، ووراءهم نار تسكس الفللال من خارج الكهف على ذلك الجدار . فالأشباح التي يرونها على الجدار هي هذه الموجودات أو هذه الجزئيات التي تحكي الحقيقة وليست هي بها ، و إن كانت تحكيها . . . أما الصور السحيحة فلن براها الناظر إلا إذا أطلق نفسه من قيود ذلك السكهف وخرج منه إلى النور . ومعني خلك أننا محبوسون في كهف الجسد لا نرى من الحقائق إلا أشباحها خلك أننا محبوسون في كهف الجسد لا نرى من الحقائق إلا أشباحها المحاكية لها، فإذا خلصنا من ذلك الحبس إلى عالم هالمقل المجرد،

فهناك الحقائق الخالدة التى لا تتوقف على للكان ولا تمسها عوارض الزمان ، ولا يصيبها النقص والتبديل كا يصب الأشباح المتراقصة على الجدار للطوئ في الظلمات .

والعقل المجرد الذي يدرك هذه الحقائق أرفع قدراً من الفهم الذي يدرك المعلومات لللابسة للأجساد ، فهما عقلان لا عقل واحد في الإنسان ، أوهما نفسان إحداهما أقرب إلى التجريد ، والأخرى أقرب إلى التجريد ،

ولم تخف على أفلاطون تقائض هذا الرأى ومفارقات القول بوجود الصحائح المجردة بمعزل عن الأجسام المادية. فقد وجه إليها في بسض محاوراته مناقضات لا تقل في قوتها و إقناعها عن المناقضات التي هاجمه بها خصوم رأيه. ولكنه يرى أن الفكرة في أساسها محيحة كافية لتفسير الملاقة بين عالم المقل وعالم المادة، وإن تعذر تطبيقها في جميع الأحوال. لأن المجردات لا تنحصر في وعينا كا تنحصر فيه المحسوسات.

وليس فى مذهب أفلاطون أن الله خلق جميع هذه المحاولات للادية التى تتفاوت فى مراتب الخير والجمال . ولكنه يؤمن بأرواح وسطى بين الله والإنسان كأنها لللائكة فى الأديان الكتابية . ويسميها الأرواح الصافعة Demiurges وينسب إليها التشبه بالإله الواحد الصمد فى خلق الخير والجال، وهو يرى أن الأرواح تسر الكواكب السيارة وتحركها فى أفلاكها المنتظمة، وإنها تتوخى الدوران لأن الكون كله مستدير، وإنما كان مستديراً لأن المكون كله مستدير، وإنما كان مستديراً لأن المتنافر أو الذى لا تتشابه أجزاؤه. والكرة المستدرة هى أو فى الأشكال بتشابه الأجزاء.

أما قدم المالم أو حدوثه فأفلاطون يقول بأن « الزمان ، هو عاكاة للا بدية ، أو هو الأبدية التي تسمو إليها منزلة المخلوقات فالله سرمد منزه عن التحيز والأجل المحدود . لا أول له ولا آخر ، ولا مكان له ولا زمان . وهو -- بكرمه وانسامه -- قد شاء للمخلوقات أن تنشبه به في صفات الكال ، فأراد لهما الدوام وأحب أن يعصمها من الدثور والفناء ، ولكنه لا يخلع عليها دوام ه الأبدية ، لأن دوام الأبدية صفته جل وعلا فهو لا يخلمها وهي لا تنتقل من المنم بها إلى المنم عليه . فأعطاها دوام الزمان لا نه أكل دوام ترتق إليه الحلوقات . وأبدع دوام الزمان معا فشمل بهما جميع مخلوقاته . ومن هذا يظهر أن

المادة الأولى أو الهيولى كا يسميها الفلاسفة أقدم من الفلك وأقدم من الزمان .

### (۲) وجودالنفس

أما النفس فعى موجودة فى رأى أقلاطون كا تقدم: وجدت فى عالم العقل أو للمنى أو فى عالم السحائح والكثل الذى أجلنا القول فيه . فعى تعرف الحقائق بالتذكر ولا يحجبها عنها إلا حجاب الجسد وضلال الحس والشهوة ، وهى خالحة لا تموت لأنها جوهر بسيط لا يتحلل كما يتحلل الجسد المركب . ولكنها تلابس المادة فى حياتها الجسدية ثم تفارقها إلى عليين لتعيش بين الأرباب والملائكة والأرواح . ومصيرها مقدور بمسير المادة التى تلابسها. فإن هبطت مع مادة الجسد صارت إلى جسم حيوان أو حشرة أو مخلوق حقير ، و إن ترفعت عن مادة الجسد صادة الجسد على الرفيق الأعلى ، وعادت إلى عالم الخلاد والكال .

ويبدو من كلام أفلاطون عن النفس أو عن الروح أنها طراز ثالث من الموجودات بين طراز الموجودات المقولة وللوجودات المحسوسة . لأنها تشترك مع كليهما في حياتها الجسدية . فتعقل ثم تعمل مع الجسم في أداء الوظائف الحيوية

كالخوالج العليا والأحاسيس الرفيعة والشهوات الجهانية. وقد يجبل أفلاطون لهذه الوظائف المختلفة أما كن مختلفة من بنية الإنسان. فالنفس العاقلة في العماع ، والنفس الحاسة في الصدر والنفس المشتهية في الأحشاء. ولا يفهم من هذا أن النفس تقوس ثلاث أو أنها منقسعة إلى عناصر ثلاثة ، و إنما يستخلص منه أن النفس لا تسل في عالم المقولات كما تسل في عالم المحسوسات والمشتهيات ، لأنها تلتق في بعضها بقيود لا تلتق بها في بعضها الآخر. فهو اختلاف في القدرة على التجرد بنير عائق أو بعائق كبير أو صنير ، وليس بين هذا الرأى في النفس وبين رأى البراهة فها فرق كبير.

(٣) وجود الثير

والشرق الدنيا موجود ولكنه من ضرورات المادة في قصورها ومحاولتها التي تشرئب بها إلى ما هو أكل وأعلى. أما الله فلم يخلق إلا الخير، وكأ بما قصور المادة طبيعة فيها عند أفلاطون لأنها قاصرة بذاتها معارضة لما يحركها ويسمو بها على طبيعتها. وهنا يبدو من أقواله في هذا الموضوع أن إرادة الله لا تبعلل الضرورات ولكنها تقريبها إلى الخير

والكمال بما تضنى عليها من عالم الحق والمدل والتنزيه . فإذا كان سبب الأمرمن عالم السقل فالله يوحى إليه فيتلقى عنه وحيه ، وإذا كان سبب الأمر من عالم الضرورة أو عالم للادة فهو معارض المعقل ، ومنه العناد والشر والقساد

### (٤) حرية الإنسان

وواضح من فحوى هذه الآراء أن أفلاطون لا يقرن بين مسألة العدل الإلهى ومسألة الحرية الإنسانية كما يفعل الباحثون في مسألة القضاء والقدر من المؤمنين بالأديان الكتابية . لأنه لا يرى أن الله يظلم الإنسان بما يصببه من ضرورات المادة ونقائض الأجساد . بل يعطيه الخير والجال ويسينه على المادة الطيظة ويطهره بالغلبة على شهواتها ونزواتها وضروراتها، وبهب المنافق المجودة لينتصر بها على النوازع المتلبة بالتجسيم ونقائض الجدوم .

# أرسطو

والمروف عن أرسطو أنه تلميذ أفلاطون بل أكبر تلاميذه وأكبر فلاسفة اليونان وفلاسفة الزمن القديم غير مداقع . ويرى من الحدثين أنه بمط مقابل لنمط التفكير الأفلاطوني يتسه تاراً فا مي هيتم به تارة أخرى . وهو رأى صحيح إذا أردنا به التفرقة بيرا إنها لبسقلة الأفكار الأفكار الأفلاطونية في جيهركا قبلها باحث وللوضوعات . ولكنه إذا قصرناه على الفلسفة الإلم أن الحركة ببلغ هذا المبلغ من التقابل ولا سيا التقابل بين القطم أيست علمارضين لأننا نستطيع أن تقول إن الفلسفة الإلمية عند أرسطاكان الاحتاده موحدة الأساس موحدة الآفاق مع زيادة في النطق قالك يقص في الخيال والاعتقاد في جانب التليذ الكبير ، وتثبتان الأج نا هذه المشابهة من القارنة بين رأيهما في العالم والوح ومسأالها من المن الشر ومسألة الحرية الإنسانية .

(١) المالم

فأرسطو يرى كا يرى أفلاطون أن الهيول لا تحتاج إلى ويد وجد ولكنها تحتاج إلى محرك ترجع إليه أسباب جميع حركاتها وي يز انها قديمة و إن كان إثبات قدمها بالبرهان غير مستطاع والجزئيا والمتحركات لا بدلها من محرك ، ولا بد لهذا الحرك من المجزئيا مولا غيره وهكذا إلى نهاية يستقر لديها المقل لأن المقل عقله السيمة إلى الدور والتسلسل في الأسباب الماضية . للطلق .

يتسه فا هي هذه النهاية التي يحسن لديها الاستقرار ؟ لتفرقة إنها ليست حركة أخرى ، لأن الحركة الأخرى تستلزم ف جهوركة قبلها كما تقدم . فهي إذن شيء يحرك غيره ولا بتحرك ، مغة الإلملان الحركة تحوال بالكيفية أو تحول بالكية أو تحول بالمكان ... ن القطيفي ليست حركة من هذه الحركات بالأمر الذي يجوز في حق ند أرسط كائن الأول أو العلة الأولى .

: في للنظر فالكائن الأول ينبني عقلا أن يكون واحداً غير متجزى ، وتَجْهِلْن الأجزاء تسبق الكل للتجسع منها ، كاملاً لأنه لا ينتظر ح وسأشيئا من خارجه يستوفيه ، محضاً لا تشو به مادة لأن المادة تفتقر إلى من يحركها ، قديماً بغير بداية أو نهاية لأن البدايات جميماً لا يد أن تنتهي إليه .

عتاج إلى ويستطرد أرسطو على هذا النحو في تصور الحقيقة الإلهية حركاتها حتى يزعم أن الكائل الأول - أو الله - غير عالم بالكليات والجزئيات. لأن العلم بالكلية بأنى بعد العلم بالجزئية ولأن العلم لحرك من الجزئيات يقع أجزاء على أوقات متفرقات ، ولكن علم الله هو العارعة العلما لأنه لا يعقل إذن إلا الكال العالق بنير حاجة إلى شيء يستوفيه من للعلومات ؛ ويقتضى العلمات ؛ ويقتضى

تسلسل التفكير على هــذا النحو عند أرسطو أن الله غير مريد لأن الإرادة اختيار وطلب ، ولأن الاختيار تردد والطلب فاقا وافتقار . . .

وهذا الكائن الأول هو العاة الأولى لحركة الهيولى، ولكن لا يُفهم منهذا أنه أقدم من الهيولى بالزمان بل أقدم منها بالذات كا يكون السبق بين المعولات. فالنتيجة العقلية تلى المقدمة ولكنها لا يُخلق بعدها في الزمان. والعالم كله لا يُخلق في زمان لأن الزمان لا يوجد قبل العالم ، ولو وجد قبل العالم لكان معنى ذلك أنه زمان قبل الزمان، وإنما الزمان مقياس حركة العالم. فهو والحركة مقترنان.

والله بحرك العالم لأنه غاية العالم وقبلته التي يسعى إليها وهذا يقتضينا شرح الأسباب في مذهب أرسطو وهي أربعة : (١) مادة الشيء كالورق في الكتاب ، و (٢) فاعل الشيء وهومؤلف الكتاب و (٣) صورة الشيء وهي ماهية الكتاب التي تجعله الكتاب و (٣) صورة الشيء وهي ماهية الكتاب التي تجعله كتاباً و بغيرها لا يطلق عليه اسم الكتاب ، و (٤) غاية الشيء وهي التي من أجلها يوضع الكتاب أوهي القراءة والتعليم والاطلاع. والغاية عند أرسطوهي أهم هذه الأسباب و إن جاءت في والغاية عند أرسطوهي أهم هذه الأسباب و إن جاءت في

النهاية ، والله هو علة الموجودات الأولى لأنه هو غايتها التى تسعى إليها وتنشدها وتشتاقها . وتتحرك فى هذا السبيل من الهيولى إلى الصور المترقية فى درجات الكال .

فکل وجود فهو حرکه .

وكل حركة فعي حركة إلى الله .

لأن الحركة عند أرسطو هي انتقال المادة من الهيولي إلى الصورة ، ولا يفهم من ذلك أن الهيولي توجد بغير صورة أو أن الصورة توجد بغير هيولي . بل يفهم منه أن الصورة تسفل في المادة حتى تنزل إلى مرتبة الجادات الخسيسة التي يخيل إلينا أنها لا صورة لها على الإطلاق ، و إن الصورة تعلو بالهيولي حتى ترتق إلى مرتبة الكائنات التي يخيل إلينا أنها لا مادة لها على الإطلاق ، ورعا كانت صورة شيء مادة لشيء آخر . قالخشب الإطلاق ، ورعا كانت صورة شيء مادة لشيء آخر . قالخشب له صورة تميزه من صور الجادات الأخرى ، ولكنه هو نقسه مادة لصورة المثال .

وكلاً ارتقت المادة فى الصورة اقتربت من الله ، لأن الله هو الصورة ه المحض ، التى لا تمتزج بها الهيولى بحال . فالله لا يريد العالم .

بل العالم هو الذي يريد الله لأنه يحتاج إليه و برتفع إلى الكال كا اقترب منه .

وكل متحرك إلى طلب الكال فهو «عاقل» فينجذب إلى العقل الأول ويرتفع إليه بالشوق المكنون فيه. ولهذا لزم في الكواكب أن تكون لها عقول.

ويجب أن نقهم الصورة كا يريدها أرسطو على معناها الصحيح. فليست صورة الإنسان مثلا هي الشكل الذي تعرضه لنا الصورة الشمسية ولاهي الشكل الذي يعرضه لنا المثال للنحوت ولكنها هي كل تركيب الإنسان الذي يعيزه من المادة أو يميزه من الموجودات الأخرى. أو هي « ماهيته » التي يصبح بها إنساناً و بغيرها يزول عنه وصف الإنسان.

وقد أنكر أرسطو « للثل » الأفلاطونية و إن كانت براهينه في إنكارها ليست بأقوى من براهين أفلاطون صاحب الفكرة وشارحها ، وربما كان أقوى برهان لأرسطو في هذا الصدد أن الشيء باختلاف أجناسه وتقسياته يحتاج إلى أمثلة عليا متعددة لا إلى مثل واحد . فالمثل الأعلى للانسان الفيلسوف ماذا يكون ؟ أيكون حيواناً مثالياً أو إنساناً مثالياً أو فيلسوفاً مثالياً أو مادة

مثالية إلى آخر المثاليات التي يحكيها؟ وكيف يكون المثال معيناً أو قابلا للتعيين مع أنه عام لا يخصص بما يجعله مستقلا بكيانه ؟ ومع أن هذا هو الفرق بينه و بين الخاص الستقل بالكيان ؟ كيف يكون شيئاً مستقلا وهو مشابه لجميع الأشياء؟

على أن أرسطو هرب من « المثل » الأفلاطونية ووقع فى السور » التى تستقل عن الهيولى ... فان « السورة » لا تخلق الهيولى والهيولى لا تخلق السورة ، بل كلاما عنده موجود يلتق بغيره فيتصورهما المقل بعد هذا الالتقاء ، وليس يخرجه من المشكلة وصفه « الهيولى » التى لاصورة لها ، بأنها موجودة بألقوة وصفه الهيولى » التى لاصورة لها ، بأنها موجودة بألقوة حال موجودان غير معدومين .

وخلاصة مسألة العالم عند أرسطو أن الله أعطى « الهيولى ؟ الحركة . فاستفادت الصورة ، ولا تزال الحركة ترتق بالصورة في معارج الحكال فتختنى الهيولى كلا برزت الصورة . وترتق الصور كلما توارت فيها فوضى الهيولى أو المادة الأولى . حتى يوشك أن تكون صورة محضاً ولكنها لاتكونها . لأن الصورة المحض هي الله الواحد المتفرد بالكال . ولهذا يستغنى عن الحركة

ويقال فيه إنه الحجرك الذي لا يتحرك ، لأنه لا يطلب بالحركة صورة أعلى . فإن له المثل الأعلى .

ومن اللازم أن نذكر هنا أن أرسطو يستازم وجود لاجواهره أخرى غير الله تحرك غيرها ولا تتحرك ، لأن الحركات أكثر من الأجسام المتحركة ، فلا بد أن ننتهى بحساب الفلك كانوا يفهمونه إلى محركات ثابتة في الفلك الأعلى ، وهو يستمد في هذا القول على الفلكيين للمتبرين في زمانه لأن علم الفلك أقرب العلوم إلى الفلسفة . إذ كان يبحث في جواهر يتناولها فليست في علومهم جواهر يبحثون عنها ، ومن أقوال بمض فليست في علومهم جواهر يبحثون عنها ، ومن أقوال بمض الفلك يين وهو يودكس Budoxus تبلغ الثوابت في الفلك خسة وخسين ، ولكنها تنقص في قول كاليباس Callipus إلى سبعة وأربعين . ولكنها تنقص في قول كاليباس Callipus إلى سبعة وأربعين . ولكنها تنقص في قول كاليباس للهناك الجواهر السهاوية .

\* \* \*

( ۲ ) النفس

والنفس عند أرسطو جوهر أو صورة . لأن الصورة هي التي

تميسل الحسم «ماهيته» ، ولا ماهية للانسان بغير النفس الناطقة ... فالنفس هي جوهر الإنسان أو هي صورة الإنسان التي يحسب بغيرها من الهيولي أو من الأجسام ذوات الصور الأخرى .

ولعلنا نسبى النفس باسمها الصحيح عند أرسطو إذا قلنا أنه يعنى بها القوة الحيوية ، لأنه بجبل للنبات نفساً . وللحيوات نفساً ، ويقرن بين نفس الإنسان وجسده فيقول في كتاب الروح : إن السؤال عن النفس والجسد هل ها واحد عبث كمؤال من يسأل : هل الشمع والشكل الذي يطبعه فيه القالب واحد ... وقد سخر في هذا الكتاب من فيثاغورس وتناسخ الأرواح لأن النفس والجسد في رأيه لا ينفصلان . أو على الأقل جزء من النفس ملازم للجسد يهلك بهلاكه . . . و يبدو الترادف بين معنى النفس ومعنى القوة الحيوية من وظائف النفس الأربع التي يرتبها أرسطو من القوة المفيوية من وظائف الحسية إلى القوة الارادية إلى القوة الذهنية وهي أرقاها وأقربها إلى التحريد .

وإذا تَكُلّم عن الجوهر الخالد في الإنسان « فالعقل » هو للمني الذي يتبأدر إلى الذهن من كلامه قبل النفس أو الروح . فمنده مثلا أن الجواهر ثلاثة : جوهو محسوس هالك كالنبات والحيوان ، وجوهر محسوس غير هالك لأنه لا يتغير إلا بالحركة دون غيرها كالأجسام السياوية ، وجوهر ليس بمحسوس ولا بهالك كالنفس الناطقة في الإنسان أو الجوهر العاقل فيه .

لكن هذا الجوهر العاقل في الانسان لا تناط به « الفردية » لأنه عام في جميم المقلاء . فالناس يختلفون أفراداً بالميول الجسدية فيحب هذا الفاكهة وبحب غيره الخضر وبجب غيرهما اللحم أو البقول . ولكنهم يتفقون على حقائق الحساب وحقائق العلم الحجردة وإن فكروا فيها متباعدين بالمكان والزمان. فالعقل جوهر باق لا يزول لأنه مجرد بسيط . ولكنه بقياء لا يناط بآحاد الناس ، ولا يكون إلا للمموم . لأنه ليس بعقلي ولا بعقال أفراداً منفصلين ، إذ كانت أحكام العقل في جميع العقلاء سواء. ومع هذا لا برتقي العقل في الإنسان هذا المرتقي إلا بقبس من المقل الفعال ، لأن عقل الانسان الذي يدرك الوجود الخارجي عقل قابل أو منفعل وإنما يترق من ذلك إلى إدراك الجردات أو السكليات بحركة نحو المقل الفعال ، وهو مرجع جيم المقولات.

#### (٣) الشر:

وإذا كان هذا هو تفسير أرسطو لوجود العالم ووجود الله قلا اعتراض عليه إذن بوجود الشر أو بمنافاته لحكمة الله . لأن الله لم يضع الشرق العالم ، وإنما كان علة لحركة العالم بالشوق إليه كا يكون الحبوب علة لاشتياق الحجب وتحركه إلى لقائه ، وهو صاحب الفضل في ارتقاء الهيولي إلى الصورة ، وارتقاء الصور إلى الكال ، لأنه هو الغاية . فهو العلة الأولى لارتقاء الموجودات .

## (٤) حرية الانسان :

ومن الواضح أن الإرادة الإنسانية لا تصبح فى رأى أرسطو مشكلة تحتاج إلى التوفيق بينها و بين العدالة الإلهية . إذ كان الله نفسه فى مذهب أرسطو منزها عن أن يريد ما بقع الانسان أو ما يقع من الإنسان . قهو لا يريد شيئاً لأنه لا مجتاج إلى شيء أو لأن الإرادة تغير وحركة ، ولا حركة لله بالكيف ولا بالكر ولا بالكرادة تغير وحركة ، ولا حركة لله بالكيف ولا بالكر

# أفلوطين

وثالث الثلاثة الذين كان لمم الشأن الأكبر فى مذهب ابن سينا هو أفلوطين إمام الأفلاطونية الحديثة ، الذى ولد فى أواثل القرن الثالث للمسيح ( ٢٠٤ م ) بإقليم أسيوط .

وليس أفلوطين من طبقة أفلاطون وأرسطو في العبقرية الفلسفية أوملكات المنطق والتفكير، ولكنه يضارعهما أويفوقها في بعد الأثر واتساعه بين المشغولين بالفلسفة الإلهية ، لأن السناصر التي أدخلها في مذهبه أوقى من جميع المناصر التي دخلت في مذهب أبر عثو أو مذهب أفلاطون ، فقد ختمت المباحث الفلسفية واحتدمت المباحث الدينية يوم تصدى أفلوطين طل المشكلات المختفلة التي عرضت لطوائف الفلاسفة وفقها، الأدمان .

طبح مع أفلاطون ، ودرس منطق أرسطو ، ونمت قبله فلسفة الرواقيين والابيقوريين ، وشاعت في عصره فلسفة « المارفين » (١) ، وسمع مجادلات الآباء المسيحيين ، وتملم في

Gnostica (1)

الإسكندرية ورحل إلى البلاد الفارسية ، وأقام برومة وهى على حالة تقلق الفيائر الإنسانية وتستفزها إلى طلب القرار في عالم الإيمان . فدخل في حسبانه من عناصر الفلسفة الإلهية ما لم يدخل في حسبان فيلسوف قبله ، ولاحظ من المقلقات الفكرية ما لم يلاحظه المناطقة أو الروحانيون في العصر والتي تقدمته . فكان لمذهبه هذا الشأن بين المشغولين بنائ المسائل الإلهية من جميع الأديان ، سواء منهم الاسرائيليون أو المسبحيون أو المسبحيون أو المسلمون ، وأصبح حلقة الاتصال بين جميع هؤلاء الفكرين ، لأنهم يلتقون به في طريق واحد حيثًا اتجهت بهم الآراء والفروض .

ومن أمثلة هذا الملتق الجامع مذهبه فى الله والعالم على التخصيص. .

## (١) السالم

فهو يتمشى مع أرسطو فى مقدماته التى انتهت به إلى المقل المجرد والعلة الأولى ، ولكنه يتجاوزه أشواطاً بسيدة فى التنزيه والتجريد . فيرى أن الله - أو الأحد - من وراء الوجود ومن وراء الصفات ، لا يمرف ولا يوصف ، ولا يوجد فى مكان

ولا يخلومنه مكان ، وكاله هو الكال الذى نفهمه بعض النهور بنني النقص عنه . وهيهات أن نفهمه بإثبات صفة من الصفات الله لأننا نستطيع أن نقول إنه لا يكون هكذا ولكننا لا نستطيع أن رفول إنه د مكذا ولكننا لا نستطيع أن رفول إنه د مكذا يكون .

وقد يتصل به الإنسان في حالة الكشف والتجلى حين تنجابها الروح جسدها كا يقول. ولكنها حالة لا تقبل التأمل والتعكيرها فإذا انقضت فقد يثوب الإنسان بمدها إلى عقله فيتأمل و يفكرها وينحدر بذلك من مقام ه الأحد، إلى مقام ه المعقل ، النه هو دونه ، لأن الأحد فوق المعقل وفوق المعقول .

و يقول أفلوطين كما يقول أرسطو إن الله أو « الأحد لا يشغل يغير ذاته . لأنه مستنن بذاته كل الاستغناء .

أما المالم فقد نشأ من صدور المقل عن \$ الأحد ﴾ وصد النفس عن النفس في اتصاد النفس عن النفس في اتصاد بالهيولي أو المادة الأولى .

وتفصيل ذلك أن « الأحد » عرف ذاته وتأملها ، ف « المقل » من هذا التأمل ، وأن المقل يعقل الأَحد فهو مثله ، و إن كان دونه في مرتبة الوحدانية ، ثم يعقل ذاته ف أن النفن عقله لذاته عقل دونه وهو «النفس» ... أو هو القوة
مفات الخالفة التي أبدعت هذه الحسوسات .

نطيع الرون البديه أن صدور الجسم من الجسم ينقصه و يُخرج شيئاً النه ينتقل من المعطى إلى الآخذ فينقص بانتقاله . أما صدور المتحكرة من المقل فلا تنقصه ولا تجرده من شيء فيه ، وعلى هذا التفكيلاتال نفهم صدور المقل عن لا الأحد ، الذي لا يعتريه نقص و يفكهال من الأحوال .

" الله والنفس - وهي المرتبة الثالثة في الوجود عند أفلوطين - اتجه إلى المقل فتنسجم معه في مقام التجريد والتنزيه، وتتجه الأحلى والمميولي، فتبتعد عن التجريد والتنزيه، ولهذا تخلق الأجسام يضفي عليها العمور على سبيل التذكر لما كانت تتأمله، وهي وصال عالم القدرة الكاملة أوعالم الصور الجردة . فهذه المحسوسات ، اتصالى كالظلال للمعقولات قبل أن تبرزها النفس في عالم الحسوسات ، وهي كأطياف الحالم وهو يستميد بالرؤيا ما كان يبصره بالعيان ، وهي كأطياف الحالم أوهام وأحلام ، وكلها غشاء باطل يزداد فهو عبداً من المقيقة كما ابتعد من المقل وانحدر في اتصاله بالحيولي في في عليقة دون طبقة ، فإن المقل دون «الأحد» والنفس دون

العقل، والمحسوسات دون النفس، وهكذا تهبط الموجودات بعد طبقة حتى تنحدر إلى « الهيولى » التى لا نفس معها ، معدن الشر فى العالم ؛ لأنها سلب محض يحتاج أبداً إلى وهو الإيجاد أو الإيجاب .

#### (٢) النفس

وقد صدرت النفس الفردية من النفس الكلية ، كالنفس الكلية التي صدرت منها أنجاهات . فعى بانجاه النفس الكلية إلهية صافية ، و بانجاهها إلى المحسوسات والاحيوانية شهوية . وليست النفس عند أفلوطين ملازمة كا يقول أرسطو ، بل هي جوهر منفسل عنه سابق له الأفلاطونية ، فلا تقبل الفناء . ولا يحصرها الزمان أو الكوهي تصدر من النفس الكلية اضطراراً كما صدرت الكلية من المقل الأول . مستجيبة لطبيعة الإصدار في السقل . والشوق الهيولاني الذي يترفع بالهيولي إلى الحسوسات فالمقولات .

#### (٣) الشر

والشرق المالم هو ﴿ الهيولى ﴾ لأنها سالبة تنزل بالمقولا

والروحيات التى تلابسها . ولا محيد عن الشرمع وجود الهيولى وقدمها وضرورة الملابسة ينها و بين العقل والنفس فى دور من أدوارها ؛ وعلى النفس أن تجاهدها وتنتصر عليها وعلى شهواتها فإن أقلحت عادت إلى النفس الكلية خالصة مخلصة ، وإن لم تفلح عادت إلى الجسد مرة أخرى ، ولقيت فى كل مرة جزاءها على الذنوب التي اقترقتها فى حياتها الجسدية الماضية . ويجرى لجزاء دقة بدقة على سنة العين بالعين والسن بالسن والجروح فصاص . فمن قتل أمه مثلا يعود إلى الحياة الجسدية امرأة بيقتله ابنه تكفيراً عن ذنبه وإبراء له من وصحته التي تلزمه علابسة الهيولى حتى يتطهر منها .

## (٤) الحرية الإنسانية

ولا حرية للانسان كا رأيت، لأن وجوده ضرورة يستلزمها العسدور وملابسة الهيولى . ولكنه يقاوم تلك الضرورة بجهاد الشهوات، فيترق من مرتبة الحس إلى مرتبة التأمل إلى مرتبة الكشف، وينتقل من شتات الحس إلى استجاع العقل إلى وحدة « الأحد » ورضوان الكال . فتجزيه ضرورة الارتقاء عن ضرورة الانحدار . ولا محل ينهما لشيء

## من الاختيار، و إن قال به أفلوطين فى بعض الأحيان . \* \* \*

ولابد لنا من التنبيه هنا إلى حقيقة يعرفها كل من راجع فلسفة أفلوطين في مواضمها للتفرقة، وهي أن مذهبه أعصى الذاهب الفلسفية عَلَى التلخيص ، لكثرة المناصر التي دخلت فيه وحاول التوفيق بينها وهي عصية على التوفيق ، ولأنه لم يترك بعده كتباً مفصلة تشرح للناس نقائضه ومواطن النموض من آرائه ، إذ كان تمويله الأكبر على أثره الشخصي البالغ على ما يظهر من سيرته وسير مريديه . فقد بلغ من قوة هذا الأثر أن أناساً من السراة الذين كانوا يستمعون إليه باعوا قصورهم وجواهرهم وحطامهم ليلحقوا به وينتصروا على غواية المال والشهوات ، وخطر له أن يجرب هذا السلطان الشخصي الساحر في إصلاح الحكم و إقامة جمهورية فاضلة على قواعد الجمهورية الأفلاطونية ، لولا أن فساد الحكم في عصره قد تخطى كل رجاء في الإصلاح .

وهذا الأثر الشخصي هو الذي أبتي للناس مذهبه وتقصيلات آرائه ؛ لأن مريديه وأتباعه كانوا ينسون أنفسهم ويذكرونه ، ومنهم من كان يتورع عن نسبيته مكتفياً بالإشارة إليه كما يشار إلى المعبود المنزه عن الأسماء ، ولولا اثنان منهم على الخصوص لما عرف الخلف شيئاً كثيراً عنه ولا سيا قراء المربية ، و نعنى بهما قرفر يوس والإسكندر الأفروديسي .

أما قرفر يوس فهو لقب ﴿ ملك الصوري ﴾ الذي كان عبداً فتحرر وممي ملكاً رمزاً للحرية بعد الاستعباد ... وكان معلمه الأول يداعبه باسم بورفيري أو الأرجوان لأنه لباس الملوك، وهو الذي لخص مذهب أفلوطين في الكتباب المسمى بالتاسوعات وألف ﴿ ايساغوجي ﴾ في المنطق وهو المرجم الذى اعتمد عليه المشارقة في دراسة منطق أرسطو بعد التوفيق بينه وبين أقوال أفلوطيين . وأما اسڪندر الأفروديسي فالذي يعنينا من آثاره في هذا المقام كتاب « الثارُّلوجيا » كما عرف بين فلاسقة المسلمين ، وهو موجز التاسوعات الثلاث الأخيرة، وكان المتقد بين فلاسفة المسلمين أنه من كتب أرسطو في الإلهيات . وقد كان اسكندر أول من تكلم عن المقل الميولاني في الإنسان، وقال بأنه يتوقف في خروجه من القوة إلى الفعل على مدد من المقل الفعال وهو العقل المشرف

على ما تحت القمر وعلى عالم الإنسان فيه ، وسمى بالهيولاني تشبيهاً له بالهيولى التي تقبل الصور من غيرها . وكان من رأى الإسكندر أن انتظام العالم قديم لأن النظام لا يلزم منه حياً أن يسبقه « عدم نظام » . و إنما بسبقه الله بالذات لا بالزمان .

# الفساراني

والفارابي هو أول الفلاسفة المسلمين الذين تتلمذ لمم ابن سينا نوعاً من التلمذة كما تقدم، فقرأ له وانتفع بما قرأ في فهم مضامين الفلسفة اليونانية، وكان و المعلم الثاني ، معلماً كاملا له في معضلات الفلسفة الإلمية بجملتها. لأنه أضاف مسائل الحكمة الدينية إلى مسائل الحكمة المنطقية وأدخل مسألة التوفيق بين المعقل والوحى في حسابه، وقد كانت من المسائل الحديثة في العملام فلم يبل فيها أحد بلاء الفارابي ولا جاوز أحد فيها مداء الذي انتهى إليه وإن تبعه في هذا المجال كثيرون ... ومن توفيقاته أنه سمى العقل الفعال بالوح الأمين وسمى العقول بالملائكة وسمى الأفلاك التي فيها السقول بالملائكة وسمى الأفلاك التي فيها السقول بالملا الأعلى وقال إن صفات الله الأزلية هي لمثل الأولى .

والذى اتفق عليه جلة الثقات أن فلسفة القارابي فلسفة إسلامية لا غبار عليها. فلم ير فيها جهرة المسلمين المنيين بالبحث الفكرى حرجا ولا موضع ريبة ، ولا نخالها تغضب منديناً بالإسلام أو بنيره من الأديان.

(١) السالم .

فالمم الثاني يبرئ المم الأول - وهو أرسطو - من إنكار خلق العالم، ويفسر آراءه التي لخضناها من قبل على وجه يرضاه المؤمنون بالله والنبوات .

فالله عنده هو « السبب الأول » والسبب الأول واجب الرجود لأن المقل يستلزم وجوده ولا يستطيع أن ينفيه بحال .

فكل شيء له سبب ، وكل سبب له سبب متقدم عليه . وهكذا إلى السبب الأول الذي لا يتقدمه سبب من الأسباب . و إلا وتسنا في الدور والنسلسل وعما باطلان .

وهذا السبب الأول و واحد » لا يتكرر ، بسيط لا يتغير، لأنه لو تكرر أو تنسير لاختاف ووجب البحث عن سبب لاختلافه ، وقد إنتهت اليه جميع الأسباب .

هذا السبب الأول هو علة وجود كل موجود .

ولا يمكن أن يكون «العالم» هو السبب الأول ، لأنه متكرر متغير ، فلا بدً له من سبب متقدم عليه .

ومن ثم تنقسم الموجودات إلى قسمين:قسم هواجب الوجود، يستلزم المقل وجوده لا محالة، وهذا هو السبب الأول، أو هذا هو الله سبحانه وتعالى، ويوصف بكل صفات الكال دون أن يقتضى ذلك التعدد، لأن نني النقائص المتعددة لا يقتضى التعدد بل هو صفة واحدة معناها الكال.

وقسم مفتقر إلى سبب ، ووجوده تمكن ، ولكنه ينتقل من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل بسبب واجب. فهو مخلوق على هذا الاعتبار .

قال الفارابي ينني الظنة عن أرسطو في إنكار القول بخلق الممالم: « ومما دعام إلى ذلك الغلن أيضاً ما يذكره في كتاب الساء والمالم أن « الكل » ليس له بدء زماني ، فيظنون عند ذلك أنه يقول بقدم المالم وليس الأمر كذلك . إذ قد تقدم فيين في ذلك الكتاب وغيره من الكتب الطبيعية والإلهية أن الزمان إنما هو عدد حركة القلك وعنه يحدث ، وما يحدث عن الشيء لا يشتمل ذلك الشيء ، ومعنى قوله إن المالم ليس له بدء

زمانی أنه لم يتكون أولاً فأولاً بأجزائه كا يتكون البيت مثلاً أو الحيوان الذي يتكون أولاً فأولاً بأجزائه، فان أجزا ويتقدم بسضها بعضا بالزمان ، والزمان حادث عن حركة الفلك ، فحال أن يكون لحدوثه بدء زمانی ، و يسمع بذلك أنه إنما يكون عن إبداع البارى جل جلاله إياد دفعة واحدة بلا زمان ، وعن حركته حدث الزمان ،

وعلى هذا يكون الخلق في رأى للم الثاني هو الإخراج من الإمكان إلى الفعل، ويكون الوجود بالفعل مصاحباً للزمان. أما الوجود بالقوة فهو في علم الله الذي لا زمان له ولا مكان. لأن الله أبدى لا أول له ولا آخر، وإنما يقترن الزمات بالموجودات والمتحركات.

وهذا ولاربب اجتهاد من للملم الثانى فى تفسير كلام للملم الأول ، ولكنه استحسن هذا الاجتهاد لأنه قرأ كتاب و الثاولوجيا، أو الربوبية كما سماه وظنه من تواليف أرسطو ... وهو على ما تقدم من آراء أفلوطين وتفسير ملك السورى واسكندر الأفروديسى . ولهذا استطرد الفارابي بعد الكلام السابق قائلا: « ومن فظر في أقاويله في الربوبية في الكتاب

للمروف بأثولوجيا لم يشتبه عليه أمره في إثباته الصانع المبدع لمذا العالم. فإن الأمر في تلك الأقاويل أظهر من أن يخفي وهناك تبين أن الهيولي أبدعها الباري جل ثناؤه لا عن شيء وأنها تجسمت عن الباري سبحانه ثم ترتبت ... »

وهذا في الحنيقة مستمد من كلام أفلوطين وتوسّع فيه اسكندر الأفروديسي، ثم جاء الملم الثاني فتوسع في كلام الأفروديسي وزاد عليه ما يوفق بينه و بين الدين - ولا سيا في مسألة «العقول» والأفلاك التي هي عند الفارابي من ملائكة الله . ويؤخذ من شرح الفارابي لبسض كلام « زينون » الفيلسوف الرواق أنه اعتماد عليه أكبر اعتماد في مسألة العقول .

ولهذا كان مذهب القارابي جامعاً بين مذهب أرسطو عن الحركة ومذهب أفلاطون عن المحدور ومذهب أفلاطون عن «الثل الأبدية ومذهب الرواقيين في النفس الماقلة وانبئاتها في الأجسام... فنذ الأزل وجدت الأشياء في علم الله وهذا هو علة وجودها، والله جل وعلا يسقل « فالمقل الأول » صادر عنه فائض من وجوده ، وهذا المقل الأول هو الذي يحرك الفلك فائض من وجوده ، وهذا المقل الأول هو الذي يحرك الفلك الأكر وتأتى بعده عقول الأفلاك المتوالية إلى المقل الماشر الذي

يعقد الملةبين للوجودات العلوية وللوجودات المقلية

قالوجود إذن ثلاث مراتب: أولاها الوجود الإلهى، وثانيتها وجود هذه العقول المتدرجة ، وثالثتها وجودالعقل القمال . ومن هنا نفهم كيف تعددت الكثرة عن الواحد الذي لا يتعدد، وكيف جاءت الصلة بين الماني الحجردة والمحسوسات .

ثم تصدر النفس من العقل الفعال فعى بالمرتبة الرابعة ، وتأتى « الصورة » وهى أقل من النفس وأشرف من المادة فعى بالمرتبة الخامسة ، وتتلوها جميعاً المادة في العالم الأسفل فعى أخس الموجودات ، ولولا قبولها العسورة لكانت معدومة بالفعل ( ٢ ) النفس الإنسانية :

فالنفوس الجزئية من فيض العقل الفعال ، وهي جواهر تتلبس بالأجسام ، ومن هذه الجواهر النفسية مايتلبس بالأجرام السياوية وتحسب من الملائكة ، ومنها ما يتلبس بجسم الإنسان وما يتلبس بجسم الحيوان ، ثم بأجسام النبات ، ودونها للمادت ، والاستقصات الأربعة وهي النار والهواء والماء والتراب ، وهي مبادئ الأجسام المركبة التي تتولد منها صنوف المواليد والتراكيب، ويرى الفارابي مع أرسطو « أن النفس استكال أول لجسم ويرى الفارابي مع أرسطو « أن النفس استكال أول لجسم

طبيعي آلى ذى حياة بالقوة » و إنما يكون ذا حياة بالفعل من فيض المقل عليه .

فالنفس تمام الجسد .

والمقل تمام النفس ـ

وعلى حسب اتصال المقل بالحياة الجسدية يترق من المقل الهنيولاني إلى المقل بالملكة إلى المقل المستفاد، إلى المقل بالفمل وهو الذي يتلقى الممارف الحجردة من المقل الفمال.

والمقل الهيولاني هو عقل الغريزة والإحساس و يكاد الإنسان والحيوان يتساويان فيه .

والعقل بالملسكة هو عقل المعاومات التي تحصل من التجارب الحسية والمعارف المتليسة بالماديات.

والعقل بالفعل هو عقل الكليات المجردة ، وهو نفحة من العقل الفعال ، وفيض متسلسل من الوجود الأول ، أو من الله و يترق الإنسان إلى هذا العقل بالاستعداد له والمثابرة على الارتقاء في درجات المرفة من الطبيعيات إلى الرياضيات إلى الإلميات . وقد يصل العقل إلى هذه الرتبة طاوحي والإلهام كا

يسل الأولياء والأنبياء . فالنبوة والحكمة طريقان إلى الله : هذه بالتعليم وتلك بالإلهام .

والتفوس لا تترك سدى في هذه العوالم السفلية . لأن الشوق يحفزها إلى طلب الكال، واللطف من جانب الكاثنات العليا يجذبها إليها فترتفع بدافع منها و بجاذب من العقول العليا . و إنما كان العقل الإنساني ميالاً إلى جمم الصور لأنه يحب الارتقاء إلى مصدر الصور وهو المقل الفعال ، ولأن المقل الفعال يحب أن يميد الصور المفرقة في الأجسام إلى مصدرها منه و ينبوعها فيه. ومتى رجم المقل بالقعل إلى المقل القمال فذلك هو النميم المقيم والخلود الموعود ، وتزداد لذة النفوس بالتجمع في مصدرها كا ترداد لذة النفس الواحدة بتجمع الصور والتلاف الماني في معقولاتها . أما النفس التي تنحط أبداً فلا ترتقي هذا المرتقي ... فعي في عذاب واصب وشمور دائم بالانفصال يؤلمها كما يتألم الإنسان للبتر والاعتلال، وقد ينحدر بها الإسفاف مع الأجساد فتيوى إلى الدرك الأسفل الذي ليس بسده نزول غير نزول السدم بالقوة أو الوجود بالقوة ، وهما متساويان . لأن الوجود بالقوة هو الذي يمكن أن يوجد بالفعل و يمكن ألا يوجد . فإن شنت قلت

هو ممدوم بالقوة و إن شئت قلت هو بالقوة موجود، و يتساويان (٣) الحير والشر :

وليس في العالم شرفيا تجاوز هذا الفلك الأدنى - فلك القمر - وهو فلك المكنات .

فالموجودات الواجبة لا يصدر منها ضرورة غير الخير، والمقول العليا هي من الموجودات الوجوبية لأنها على اتصال متفاوت بواجب الوجود. فكل ما يصدر عنها خير محض لا يشوبه الشر ولا تخالطه الرذيلة . وبهذا يتكر الفارابي أقوال النجوميين في سعود الكواكب وتعوسها ، ويبرئها من كل سوه .

أما السوء فإنما يكون في عالم المكنات التي لا وجوب فيها ، وهي هذه الموجودات السفلية التي تتلبس بالهيولي وتنغمس فيها، و يحد بمضها بسضاً فلا تزال في تقص من هذه الحدود .

وقد نزع الفارابي منزعاً عجيباً في تفسير العدل بين المخلوقات قسبق القائلين بالتطور وحق الأصلح في البقاء بمثات السنين، فقال إن الناس إذا تمايزوا . . . « فينبغي بعد ذلك أن يتغالبوا ويتهارجوا ، والأشياء التي يكون عليها التغالب هي السلامة والكرامة واليسار واللذات وكل ما يوصل به إلى هذه ، وينبغي

أن يروم كل طائفة أن تسلب جميع ما للا خرى من ذلك وتجمل ذلك لنفسها و يكون كل واحد من كل واحد بهذه الحال. فالقاهرة منها للأخرى على هذه هي الفائرة وهي المنبوطة وهي السعيدة ، وهذه الأشياء هي التي في الطبع إما في طبع الإنسان أو في طبع كل طائمة ، وهي تابعة لما عليه طبائع الموجودات الطبيعية . فا في الطبع هو المدل . فالمدل إذن التقالب . والمدل هو أن يقهر ما اتفق منها ، والمقهور إما أن قهر على سلامة بدنه هلك أو تلف وانفرد القاهر بالوجود ، أو قهر على كرامته و بتي ذليلاً ومستعبداً تستمبده الطائفة القاهرة وينفع ماهو الأنفع للقاهر ق أن ينال به الخير الذي عليه الغالب ويستديم به. فاستعباد القاهر للمقهور هو أيضاً من العدل ، وأن يفعل المقهور ما هو أنفع القاهر هو أيضا عدل. فهذه كلها مي العدل الطبيعي ومي الفضيلة .. ٢ فالشر من عالم الإمكان لا من عالم الوجوب.

وهو كذلك لأن عالم الإمكان يكثر فيه النقص وتتزاحم . فيه الحدود.

ومع هذا يكون التزاحم أو التغالب سبباً للعدل والصلاح ، و يأتى منه الخير لمن هو أولى بالخير ، إلى أن تخلص النفوس إلى عالم « الوجوب » أو عالم العقل المحض . فينتنى الشر العارض و يصمد الخير الأصيل .

### (٤) الحرية الإنسانية .

وقد وضح نسيب الإنسان من الحرية ف هذه الفلسفة الفارابية ، وتبين لنا من مستلزماتها أن الوجوب مقترن بواجب الوجود و بالمدورات والفيوض التي تنبثق من وجوده على وجه اللزوم. ولكن الفارابي على هذا يؤمن بالدعاء والصلاة ، لأنه يؤمن بأن الله يوحى إلى العقل الفعال أن يستجمع الصور وأن يصطفى المقول التي تتجه اليه بقدر مقدور . فعسي أن تكون الرياضات والصاوات من توجيه ذلك القدر المقدور. وقد حفظت له دعوات يقول في بعضها: ١ ... اللهم ألبسني حلل البهاء وكرامات الأنبياء وسعادة الأغنيا. وعلوم الحكماء وخشوع الأتقياء . اللهم أنقذني من عالم الشقاء والفناء واجعلى من إخوان الصغاء وأصحاب الوقاء وسكان السهاء مع الصديقين والشهداء، أنت الله الذي لا إله إلا أنت. علة الأشياء ونور الأرض والساء. امنحني فيضاً من المقل القمال ياذا الجلال والإفضال ، هذب نفسي يأنوار الحكة وأوزعني شكر ما أوليتني من نسة. أرنى الحق

حقاً وألهمني انباعه ، والباطل باطلاً وأحرمني اعتقاده واستاعه . هذب نفسي من طينة الهيولي إنك أنت العلة الأولى ... »

\* \* \*

ولملنا في غني عن التنبيه إلى ما نتوخاه من هذه اللخصات والمقابلات ، فنحن تقصرها على الجانب الذي يتناول مشكلات الفلسفة الإلهية دون غيرها ، وليس من شأننا استقصاء المذهب من جميع أطرافه ولاالتمريف بصاحبه في جميع دراساته . و إلا لضاق بنا الحجال دون تلخيص القارابي ودراساته في هسذه الصفحات ، لأنه كتب في المنطق والطبيعيات والرياضيات كما كتب في الطب والأخلاق والسياسة ، وبرّع في الفن كما برع في الملم . فقيل عن إتقائه للموسيقي إنه واضع القانون و إنه كان إن شاء أضحك و إن شاء أبكي ، و إن شاء أيقظ الهاجمين و إن شاء أنام المتيقظين ، وبهر الناس بطول الباع في علوم زماته حتى زعموه يتكلم بسبعين لسانًا من ألسنة الأمم ، وتقل هذا الزعم عنهم ابن خلكان. ومن عجائب نظراته العلمية أنه كان لا يَنكر الكيمياء أصلا ولا يمنع تحول المعادن لأنهاكلها من مبادى واحدة تختلف بالتركيب.

وقد عاصر الفارابي أكبر علماء المكلام بين المملين وهم أبو الحسن الأشعري وأبو منصور الماتريدي والطحاوي، وكانت نشأة الأول في العراق والثاني في سمرقند والثالث بمعمر، ومعنى ذلك أن الاشتغال بالبحث المنطق قد عم المسلمين جميعاً في أوائل القرن الثالث، من معتزلة ومتكلمين وفلاسفة وفقهاء، بين جميع الأقطار والأقوام. ورعاكان الفارابي والمتكلمون معا قد تابعوا المعتزلة في تقسيم الموجودات إلى ضرورية وعمكنة لأنهم قالوا به قبل وقبل الأشعرية.

وقد كان موضع البحث بينهم هو تلك المشكلات القلسقية التي خلصنا أقوال القلاسقة المتقدمين فيها ، وكان أكثر البحث في مشكلتين منها : وهما صفات الله ولاسيا الكلام ثم الحرية الإنسانية وهي مشكلة القضاء والقدر في اصطلاح أسحاب الأديان فالمستزلة يؤولون الصفات ويرون أن الوحدة لا تقبل التركيب وأن القول بوجود صفات قائمة بالذات الإلهية منذ الأزل هو اشراك له سبحانه وتسالى في القدم ، وتعليق لتلك الصفات بسالم الزمان والمكان حيث تتجلى أفعال تلك الصفات على اختلاف بين الزمان والمكان حيث تتجلى أفعال تلك الصفات على اختلاف بين

صفة منها وصفة وبين حال منها وحال ، ويقولون فى تأويل الصفات إنها تتعدد بآثارها ولا تتعدد بمصدرها لأنه واحد لا يقبل التعديد .

وعلماء الكلام .... أو الصفاتية كما يعرفون بين المتكلمين --يقولون إن الله عالم قادر مريد، ولا مسى للمالم إلا أنه ذو علم ولا للقادر إلا أنه ذو قدرة ولا للريد إلا أنه ذو إرادة ، فليستُ الإرادة أو القدرة أو العلم شركاء للذات ولكنها تقتضي تعريف الله بأنه عالموقادر ومريد. ثم إنهم يقولون بتمدد الصفات وقيامها منذ الأزل بالذات ، ويتساءلون : هل يعلم الله بقادريته أو يقدر بمالميته ؟ فالمروالقدرة إذن صفتان لا صفة واحدة كما يقول المتزلة و إنما يعلم الله علماً ليس متميزاً عن ذاته ، ويقدر بقدرة ليست متميزة عن ذاته ، وهي على حد قول مالك ابن أنس صفات « معلومة والكيفية مجهولة والإيمان بها واحب » لا تشابه بين صفات الحق وصفات الخالق لأنه جل وعلا «ليس كثله شيء » ولا شريك له في ملكه ، ومتى ذكرت صفائه فيجب أن تذكر بينها مخالفته للحوادث فيبطل الاعتراض بقياس هذه الصفات الإلمية على الصفات التي نسهدها في سائر الموصوفات .

ويؤمن المتكلمون بأن الله خلق الإنسان وخلق له الاختيار وخلق الأعمال، وقدر في سابق علمه ما يكون من الخير والشر لحكة لا نسلمها وعدل لا اعتراض عليه. فيو الموجب لحكل شيء ولا يجب عليه شيء من الأشياء. وكل ما في الشرائع من الفرائض سمى توجبه إرادة الله ولا يوجبه المقل لأن العقل نفسه من صنع موجب الأشياء.

ويمنع المعتزلة أن يُرى الله لأن الرؤية لا تكون إلا لحسوس ولكن المتكلمين يجيزون رؤية كل موجود على اعتبار أن الرؤية نوع من العلم ، وأن العلم يحصل بغير اتصال النور بين الرأى والمرئيات ، وكذلك تختلف الطائفتان في كلام الله فيرى المستزلة أنه غطرق بالألفاظ ويرى المتكامون أنه قديم كصفة الكلام في الله ، و إن فرقوا بين اللفظ وبين تلك الصفة الإلهية . ويختلف الأشعرى والماتريدي في بعض الأحكام ، أو يختلف الأصح – في بعض التسيرات . فإذا التمسنا بينهما فرقاً عجلاً جاز أن يقال إن الأشعرى كان أقرب إلى النص وإن الماتريدي كان أقرب إلى النص وإن جواب هذا السؤال : عاذا وجب الدين ؟ فالمعتزلة تقول بالمعقل،

والأشعرى وأصحابه يقولون بالأمر الإلهى ، والمسائر يدى وأصحابه يقولون بالأمر الإلهي ، وهم أمر تفهمه المقول .

ولا يفوتنا هنا أن تلاحظ أن الماتريدي كان أقرب الأئمة المتكلمين إلى موطن ابن سينا ، لأنه نشر مذهبه في سمرقند وتوفى قبل مولد ابن سينا بنحو ثلاثين سنة .

وقد اشترك الهارابي في هذه المباحث فكان رأيه في المعات أقرب إلى رأى المتزلة والفلاسفة ، وكان رأيه في الحرية الإنسانية أقرب إلى رأى الأشعرية لأنه كا قدمنا يقول بالوجوب من الموجود الأول إلى ماثر الموجودات ، ما عدا العالم السفلي الذي يقع فيه الوجود بالإمكان ، وهو مع ذلك على صلة بالعقل الفعال ، وليس العقل الفعال عند الفارابي غير الروح القدس أو الروح الأمين .

أمارؤية الله فلا يمنعها الفارابي « فالحق الأول لا يخنى عليه ذاته ، وليس ذلك باستدلال . فجائز على ذاته مشاهدة كما له من ذاته . فإذا تجلى لغيره مغنيا عن الاستدلال ، وكان بلا مباشرة ولا مماسة كان مرئياً لذلك الغير ، حتى لو جازت المباشرة تسالى عنها لكان ملموساً أو مذوقاً أو غير ذلك . وإذا كان في قلمة

الصائع أن يجل قوة هذا الإدراك في عضو البصر الذي يكون بعد البحث لم يبعد عن أن يكون تعالى مرثباً يوم القيامة من غيرتشبيه ولاتكييف ولامسامته ولامحاذاة تعالى عمايشركون ٥.

#### \* \* \*

و بقيت فرقة دينيه لها خطرها في نشأة ابن سينا لأنه نشأ في بيته وهو يسمم أقوالها في المقل والنفس كما تقدم فيها رواء عن أبيه وأخيه ، وهي فرقة الإسماعيلية أو الباطنية التي تنتسي إلى الفاطميين ، وهذه هي أقوالها في الله والعالم والنفس والعقل كما رواها الشهرستاني في كتابه الملل والنحل حيث قال: ﴿ . . . . وصنفوا كتبهم على ذلك المنهاج فقالوا في البارى تمالي إمّا لا تقول هو موجود أولا موجود ، ولا عالم ولاجاهل ، ولا قادر ولاعاجز وكذلك في جميم الصفات ، فإن الإثبات الحقيق يقتضي شركة بينه وبين سائر للوجودات في الجهة التي أطلقنا عليه . وذلك تشبيه . فلم يكن الحكم بالإثبات المطلق والنني المطلق . بل هو إله المتقابلين وخالق الخصمين ، والحاكم بين المتضادين ، ويقولون في هذا أيضًا عن محمد بن على الباقر أنه قال : لما وهب السلم للمالمين قبل هو عالم ولما وهب القدرة للقادرين قبل هو قادر،

نهو عالم وقادر بمعنى أنه وهب العلم والقدرة لا بمعنى أنه قام مه الملم والقدرة أو وصف بالعلم والقدرة . . . قالوا : وكذلك نقول في ألقدم أنه ليس بقديم ولا محدث، بل القديم أمره وكلته والمحدث خلقه وفطرته : أبدع بالأمر المقل الأول الذي هو تام بالفعل ثم بتوسطه أبدع النفس الثاني الذي هو غير تام ، ونسبة النفس إلى المقل إما نسبة النطعة إلى تمام الخلقة والبيض إلى الطير، وإما نسبة الولد إلى الوالد، والنتيجة إلى المنتج، وإما نسبة الأنثى إلى الذكر، والزوج إلى الزوج . . . قالوا: ولما اشتاتت النفس إلى كمال العقل احتاجت إلى حركة من النقص إلى الكمال ، واحتاجت الحركة إلى آلة الحركة ، فحدثت الأفلاك السياوية وتحركت حركة دورية بتدبير النفس أيضاً فتركبت المركبات من المعادن والنبات والحيوان والإنسان ، واتصلت النفوس الجزئية بالأبدان ، وكان نوع الإنسان متميزاً عن سائر الموجودات بالاستمداد الخاص لفيض تلك الأتوار، وكان عالمه في مقابلة المالم كله ، وفي العالم العلوى عقل ونفس كلي وجب أن يكون في هذا العالم عقل شخص وهو كل، وحكمه حكم الشخص الكامل البالغ ويسمونه الناطق وهو النبي ، ونفس

مشخصة هوكل أيضاً وحكمها حكم الطفل الناقص التوجه إلى الكال أو حكم النطقة المتوجهة إلى النمام أو حكم الأنثى المزدوج بالذكر و يسمونه الأساس وهو الوصى .... قالوا: وكما تحركت الأفلاك بتحريك النفس والمقل والطبائم كذلك تحركت النغوس والأشخاص بالشرائم بتحريك النبي ، والوصى في كل زمان دائر على سبعة سبعة حتى ينتهى إلى الدور الأخير و يدخل زمان القيامة وترتفع التكاليف وتضمحل السنن والشرائع ، و إنما هذه الحركات الفلكية والسنن الشرعية لتبلغ النفس إلى حال كالها، وكالما بلوغها إلى درجة العقل واتحادها به ووصولها إلى مرتبثه فسلاء وذلك هو القيامة السكبري . . . و يحاسب الخلق ويتميز الخير من الشر والمطيع من العاصى، وتتصل جزئيات الحق بالنفس الكلى وجزئيات الباطل بالشيطان المبطل. فن وقت الحركة إلى السكون هو البدأ، ومن وقت السكون إلى ما لا نهاية له هو الكال ... ٥

\*\*\*

وفى هذا المذهب الإسماعيلي كما نرى آثار من العقائد الدينية ومن مذاهب أرسطوا وأقلاطون وأقلوطين ، ومن حكمة الهندكما تمثلت قديماً في بعض آراء فيثاغوراس ، وتمثلت حديثاً في بعض آراء أفلوطين ، وفيه شيء من المعتزلة وشيء من المتكلمين ، ودليل على حالة الأفكار والمقائد في الزمن الذي نبغ فيه الشيخ الرئيس ، وفي البيئة التي تنسم لديها أول نسات الحياة

## مذهب ابن سينا

أولئك هم أسلاف ابن سينا الفكريون على وجه الإجال. وسنرى من ملخص مذهبه مقاربة ملحوظة بيته وبين كل واحد منهم في بعض الأمور: فهو يقارب الفارابي في التوفيقات الدينية، ويقارب فرفريوس والإفروديسي في الرموز الصوفية، ويقارب أرسطو في التفكير للنطق ، ويقارب أفلاطون في النزعة الفنية

ومن مقاربته لأفلاطون أنه يصطنع مثلة أساوب الأساطير الرمزية لتوضيح ما يريد أو الكناية عما يرمى إليه . كأصنع في رسالة حي بن يقظان ورسالة العلير وهو يرمز إلى النفس الإنسانية واشتباكها بشهوات هذا العالم للتطهر بالسل والرياضة... وهذا نموذج منها على لسان طائر يروى قصة وقوعه في الشرك

 جرزت طائفة تقتنص فنصبوا الحبائل ورتبوا الشرك وهيأوا الأطمعة وتواروا في الحشيش، وأنافي سربة طير إذ لحظونا فصفروا مستدعين، فأحسسنا بخصب وأصحاب. ما تخالج في صدورنا ريبة ، ولازعزعتنا عن قصدنا تهمة ، فابتدرنا إليهم مقبلين ، وسقطنا في خلال الحبائل أجمين . فإذا الحلق ينضم على أعناقنا والشرك يتشبث بأجنحنا ، والحبائل تتعلق بأرجلنا . ففزعنا إلى الحركة فما زادتنا إلا تسيرا فاستسلمنا للهلاك وشغل كل واحد منا ما خصه من الكرب عن الاهتمام لأخيه. وأقبلنا نتبين الحيل في سبيل التخلص زماناً حتى أنسينا صورة أمرنا، واستأنسنا بالشرك واطبأننا إلى الأقفاص ، فاطلمت ذات يوم من خلال الشبك فلحظت رفقة من الطير أخرجت رءوسها وأجنحتها عن الشرك و برزت عن أقفاصها تطير وفي أرجلها بقايا الحبائل لا هي تؤدها فتعصمها النجاة ولا نبينها فتصفولها الحياة ، فذكرتني مَاكنت أنسيت ونغصت على ما ألفته ، فكدت أنحل تأسفًا أو ينسل روحي تلهمًا ، فناديتهم من وراء القفض أن اقر بوا مني فوتفونى على حيلة الراحة ، فقد أعنتني طول المقام . فتذكروا خدع المقتنصين فما زادوا إلا نفاراً .. ، إلى آخر الاسطورة على هذا النسق من الرمز والإيماء إلي مجاهدات النفس فى سبيل الخلاص من أوهاق الشهوات

فلم يكن نصيب أفلاطون بالقليل فى تنشئة الشيخ الرئيس وإن كان المشهور عنه أنه خليفة أرسطو بين المناطقة فى المشرق والمغرب. فالواقع أنه كذلك ، وأنه مع ذلك قريب إلى أفلاطون قرابتين : أحدهما مزاجه الفنى وملكة الخيال التي كانت قوية فيه حتى اعتقد أن الكواكب لها نفوس ومخيلات ، والأخرى قراءته الفارابي وهو من المنظمين الأفلاطون والمؤمنين والأفلاطونية الحديثة

ولا يدل هذا على أنه كان متقيداً بمذهب أستاذ أو أكثر من أستاذ من هؤلاء الأسلاف الفكر بين والرحبين ، لأنه كان يعارضهم كاكان يجاريهم و يوافقهم ، وكانت أكثر معارضاته لم فيا بينهم و بين الدين من خلاف ، فلم يكن لمذهبه الفلسني من حدود غير المقيدة الدينية ، وهي صيحة عنده في جوهرها الأصيل لا خلاف بينها و بين القضايا المقلية في غير الظواهر والمروض ...

وهذه هي خلاصة الحلول التي ارتآها ابن سينا لمشكلات القلسفة الإلهية كما أجملناها فيما تقدم .

# الم\_الم.

عند ابن سينا — كما عند أرسطو — أن المادة الأولية والصورة والمدم هي الأصول الثلاثة التي عنها تصدر كل الأجسام الطبيعية والعالم مخلوق لم يحدث في زمان .

يقول ما فحواه : إن هذه الكائنات إما أن تـكون «تمكنة الوجود جميعاً» و إما أن تـكون جميعها واجبة الوجود .

ومحال أن تكون ممكنة الوجود جميماً ، لأن المكن بحتاج إلى علة تتخرجه من حيز الإمكان إلى حيز الفعل.

ومحال أن تسكون واجبة الوجود جميعاً ، لأنها بين متحركة تحتاج إلى محرك، وبين مركبة تحتاج إلى علة لتركيبها ، ولا بد أن تسبقها أجزاؤها .

> فهى إذن بعض ممكن الوجود . و بعض واجب الوجود .

وواجب الوجود هو الذي لا نتصور عدمه ، لأن عدمه يوقمنا في الحالُ .

ومن المحال أن يكون واجب الوجود مسبوقا ، لأن الذي يسبقه يكون إذن أولى بالوجوب .

ومن المحال أن يكون مركباً لأن أحزاء المركب تسبقه وتحتاج إلى فاءل للتركيب والإيجاد .

فهو أول ، وهو جوهر بسيط منزه عن التركيب .

ولم يكن ابن سينا مبدعاً في كلامه عن واجب الوجود ، أو تمكن الوجود ، لأن القارابي قد سبقه إليه ، كما سبقه المعتزلة و يعض المتكلمين .

ولكن ابن سينا قد أبدع تقسيم الوجود إلى واجب بذاته ، وتمكن بذاته ولكنه واجب بغيره .

وبذلك وفق بين القائلين بقدم المالم وخلقه . فإن المالم ممكن بذائه ، ولكنه واحب بغيره ، لأنه كان في علم الله . وما كان في علم الله لا بد أن يكون .

وليس المالم حادثاً في زمان لأن الزمان وجد مع المالم: تحرك المالم فوجد الزمان مع هذه الحركة ، و إنما كان وجوده لأنه وجد

فى علم الله فأخرجه الله من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل، والله قديم بالذات، سرمد لا يحيط به وقت ولا محل. فالعالم كا كان في إرادة الله قديم، وكما كان بالحركة مسبوق بذات الله، وهو سبق سرمدى لا يحده الزمان.

وهنا يقول ابن سينا بالحركة الأولى كا قال أرسطو بها أو بالعلة الأولى :

فالمحرك الأول هو علة الحركة .

والحركة هي علة الزمان .

والزمان والفلك إذن مخلوقان على السواء .

وان سينا — كارسطو — يقسم الحركة إلى طبيعية ونفسانية: فالحركة الطبيعية مثالها حركة التنقل وهي التي تجذب الأجسام بالطبيعة إلى مركز العالم أو مركز الكرة الأرضية ، ومن لوازم هذه الحركة أنها تطلب شيئاً وتهرب من شيء ، وليست الحركة للستديرة — أي حركة الفلك — من هذا القبيل ، فإن كل نفطة مطلوبة ومهروب منها ، فهي حركة نفسانية أو هي حركة عقول ، ويدل على أن الحركات القلكية حركات عقول — غير

الدليل المتقدم - أنها لا تتناهى وأن كل جسم قله نهاية فسكل حركة من جسم قلا بدلها من نهاية .

ومذهب ابن سينا فى الكائنات العلوية أنها عقول وأنها ذات إدراك وذات خيال ، وهو بهذا يخالف الإسكندر الإفروديسى . لأن الإسكندر برى أن الخيال منوط بتخيل الأشياء لطلب السلامة منها ، وأن الغلك خالد لا يقبل العلب والفساد ، ولا حاجة به إلى خيال .

لكن العقول العاوية في مذهب ابن سينا قريبة من ترتيب السقول في مذهب الإسكندر الإفروديدي وأتباع أفلوطين ، وهم يلجأون إليها لتفسير وجود الكثرة من الواحد الذي لا يتعدد : وهو الله .

فَأَلِحُوكَ الأول قد صدر عنه محرك الفلك الأعظم ، وهو المقل الأول .

والمقل الأول صدر عنه الفلك الأعظم والمقل الثاني .

وهكذا إلى المقل الناسع ، ثم المقل الفعال وهو المقل العاشر الذي يسيطر على السالم الأرضى وما تحت فلك القمر ، وعنه تصدر النفوس والأجسام في عالم الإنسان .

وكل عقل تصدر عنه نفس تناسبه فى الشرف والتنزه عن المحسوسات .

فالواجب الأول يوحى إلى العقول ، والعقول توحى إلى النفوس ، والنفوس تؤثر فى الأجرام العلوية ، وهذه تؤثر فى الأرض أو فيما تحت فلك القمر .

وهكذا تُسكون حركة الفلك حركة عقل يشتاق إلى مصدره الأول .

بل تكون كل حركة شوقا إلى مصدرها وصموداً إلى المصدر الأول وهو الله جل وعلا وتنزه عن الشركاء والأنداد .

فهو الوجود المحض ، والحق المحض ، والخير المحض ، والسلم المحض ، والقدرة المحضة ، من غير أن يدل كل معنى مفرد على مفة على حدة . لأن هذه الصفات تستلزم سلب ألوان من النقص لا توجد في السكال ، وهو واحد لا يتعدد . فإذا قلنا واحد فإنما فعنى الوجود مسلوباً عنه القسمة والشريك ، وإذا قلنا هجوهم فإنما نعنى الوجود مسلوباً عنه السكون في موضوع ، وليس في هذا ولا في أمثاله موجب السكارة والمفايرة .

أما الصفات الثبوتية أو الإيجابية ، فإذا قلنا أن الله قادر فمني

ذلك أن وجود غيره يصدر عنه على النحو المتقدم، و إذا قلنا أن الله مريد فإنما نسى أن واجب الوجود مبدأ لنظام الخيركله وهو يمقل ذلك ، وأنه غير مساوب الإرادة

قال: « فإذا عقلت صفات الأول الحق على هذه الجهة لم يوجد فيها شيء يوجب لذاته أجزاء أو كثرة بوجه من الوجوه، وقد وقف بعض القلاسغة عند قول أرسطو إن الله لا يشغل بما دونه فقالوا إن الله يعقل ذاته فهو عقل ومعقول وعاقل ، وأنه لا يعلم الجزئيات لأن العلم بها خاص بالعقل المحدود الذي يتأثر بالحوادث والمعلومات بعد وقوعها ، وأنه لا يعلم الكليات لأن العلم بها منتزع من العلم بالجزئيات ، فقال ابن سينا بل يعلم الله كل ما وقع أو يقع في ملكه . إذ ليس علمه بالأشياء لأنها حصلت بل هي قد حصلت لأنه علم بها منذ الأزل فكان علمه بها سبباً لحصولها . ولكنه علم يخالف علم الإنسان كما يختلف المحدود وغير المحدود . وابن سينا في رأيه هذا قريب من أستاذه المحدود وغير المحدود . وابن سينا في رأيه هذا قريب من أستاذه الغاراي بعيد من أرسطو وأفلوطين .

#### النفس

وحد النفس عند ابن سينا «أنها كال أول لجسم طبيعي آلى أو جسم طبيعي ذي حياة » .

فالجسم الحي يمايز غير الحي بنفسه لا ببدنه ، فالنفس إذن مورة له أو ماهية . والصورة أو للاهية هي السكال الذي تتحقق به الذات . وكل كال فهو منقسم إلى قسمين : الكال الذي هو مبدأ الأفاعيل ، والكال الذي هو ذات الأفاعيل ، والأول هو الكال المؤثر والثاني هو الكال المتأثر .

وقد قال «جسم طبيعي» تمييزاً له من الجسم الصناعي، وقال «جسم آلي» تمييزاً له من الجسم الذي يسمل بنير آلات، وقال إنها هو كال أول » لأنها هي التي تؤثر وليست هي الحركة الآتية من التأثير.

والنفس عنده كما هي عند أرسطو «قوى» تتفاوت من النفس النباتية التي نقوم بالتفذية والنمو والتوالد، إلى النفس الحيوانية التي تقوم بهذه وبالإرادة معها، إلى النفس الإنسانية وهي النفس الناطقة ، ولها مشاعر ظاهرة كالبصر والسمع والدوق والشم

واللمس وما إليها بما تحس به الصلابة واللين والخشونة والملاسة، وهذه الحواس هي التي تنقل إلى النفس صور الأشياء الخارجية . والنفس ملكات باطنة هي المسورة والمفكرة والوهم والحافظة أو الذاكرة، والمتصورة هي الحس المشترك الذي يؤلف بين آثار الحواس المختلفة ، و يجمع ما تفرق من المساني والصفات .

والإنسان والحيوان يدركان الجزئيات بالحواس ، ولكن الإنسان وحده هو الذي يدرك الكليات بالنفس الناطقة بنير حاجة إلى الجند والأعضاه.

فالنفس الإنسانية لها قوتان عاملة تدبر البدن، وعاقلة ولها مراتب: « فأولها كونها مستعدة لقبول الصور المقلية وهذه المرتبة مساة بالمقل الهيولاني، وثانيها أن تحصل فيها التصورات والتصديقات البديهية وهي المقبل بالملكة ، وهذه الملكة مختلفة بحسب كية تلك البديهيات وبحسب كيفية قوة النفس على الانتقال منها إلى المطالب، وثالثها أن يحصل الانتقال من تلك المبادئ إلى المطالب الفكرية البرهانية ، إلا أن تلك الصور المبادئ إلى المطالب الفكرية البرهانية ، إلا أن تلك الصور لا تكون محيث إذا شاء الإنسان أن يستحضرها فعل ذلك ، وهذه هي مرتبة المقل بالفسل ، ورابها يستحضرها فعل ذلك ، وهذه هي مرتبة المقل بالفسل ، ورابها

أن تكون تلك الصورة العقلية حاضرة بالفعل ينظر إليها صاحبها وهى المسهاة بالعقل المستفاد»

والعقل بالنسل يتجه إلى العقل القمال متى شاء. أما الاتصال التام 'بالمقل القعال فهو العقل المستفاد ، وهو عقل النفس القدسية التى ترتقى إلى منزلة العارفين والصديقين

وليست النفس متحيزة ولا حالة في المتحيز . لأنها لاتنقسم بانقسام الجسم ولا تتوقف عليه . فالمشار إليه بقولى و أنا » خلق في أحوال الجسد كلها سواه في نموها أو ذبولها ، وقد يكون الإنسان مدركا للمشار إليه بقولى و أنا » حالما يكون غافلا عن جميع أعضائه . و و الأنية » لا تتوقف على حقيقة خارجية ولا على شعور بالأعضاء الجسدية ، فإن سينا في إثبات وجود النفس على هذه المورة سابق الفيلسوف الفرنسي ديكارت الذي يبطل الشك في الوجود بقوله : و أنا أفكر أنا موجود » ويعتبر هذه الحقيقة أولى الحقائق الفنية عن الإثبات ، وهو سابق له بالقول بأن الإيجاد فيض دائم من قدرة الله . فلاتدوم وعلى الهوجود صفة الوجود بمجرد إيجاده . بل يكسبها على التجدد وعلى الهوام .

ويرى ابن سينا أن نفس الإنسان تصدر عن المقل الفعال وتدخل فى الجنين عند ما يتهيأ الجسد لقبولها ، وأنها تمود إليه بعد مبارحة الجسد متى بلغت مرتبة النفس القدسية من طريق الدراسة أو من طريق الرياضة ، ولا تزال النفوس تخلق من المقل الفعال وتمود إليه بغير اتنها . لأن عدم التناهى غير ممتنع عند ابن سينا فى المجردات التى لاتتحيز وليست بذات وضع فى المكان . وكا قال فى رسالة المعاد: وإن مجيئنا إلى هذا السالم لم يكن باختيار فا وإرادتنا ولكن جئنا وبالقهر تمكث وبالقهر نخرج ، وإنما جئنا بها وطهارة النفس إنما تكون بالعمل الشرعى والعلم الإلمى . . كا أن طهارة الجسد من النجاسة إنما تكون بالماء أو بالتراب »

والجنة عند ابن سينا هي فلك العقل الفعال وما فوقه من البروج، وأما النار فهي ما دون ذلك حيث تختلط النفس بأوشاب الأرضوتقصرعن الصفاء الذي تبلغه العقول بالترق من العقل الهيولاني إلى العقل للمتفاد .

وقد نظم ابن سبنا بعض هذه المانى فى قصيدته العينية التى يقول فى مطلمها : هبطت إليك من المحل الأرفع ورقاء ذات تعزز وتمنع عجوبة عن كل مقلة عارف وهى التي سفرت ولم تتبرقع وصلت على كره إليك وربما

كرهت فراقك وهى ذات تفجع

وجاة القول أن ابن سينا يقول بالنفس الفردية وبقالها بعد فراق الجسد على نحو عمايقول به أستاذه الفارابي ، خلافا لأتباع أرسطو الذين لا يعرفون للنفس الإنسانية وجوداً مستقلا بعد الحياة ، ولا بعث بعد الموت إلا للنفس الإنسانية التي لها استعداد للخطاب . أما النفوس التي ملكنها القوة الغضبية والقوة الشهوانية فحكها حكم الحيوان و ومن عدم فيضه فلا بعث بعد الموت فإذا مات فكينونته قد ماتت وسعادته قد قات، وثوابه في العالم الأدنى حصول آماله ، ولا ثواب له في العالم الأعلى ه

### « الخيروالشر »

و يجوز لنا أن نلخص مذهبه فى الخير والشر بأنه ه ليس فى الإمكان أبدع نماكان ، وهوكذلك قريب من كلام الفارابى فى هذا الموضوع .

فليس فى وسعنا أن نتصور العالم الذى نحن فيه خيراً محضاً وكمالا محضاً لأنه لوكان كذلك لماكان عالمنا هذا ولا كان فيه محل لمكنات الوجود ولا للفوارق بين الأشياء.

وليس فى وسعنا أن نتصوره شراً محضاً وتقصاً محضاً ، لأنه لو كان كذلك لسكان عدما أو قائماً على الفساد، ولا يقوم كون على فساد .

قلم يبق إلا أن تتصوره عالماً يراد فيه الخير قصداً وأصلا ويأتى فيه الشر عرضا لضرورة يقتضها الخير .

وهَكذا العالم الذي تحن فيه .

فلا تكون النار نافعة إلا إذا أمكن حسول الفرر منها بالإحراق، ولا يكون السحاب ضاراً بحجبه الشمس عنا إلا لتنفعنا في غير هذه الحالة أو من جراء هذه الحالة، وقد يكون الشر نقصاً كالجهل والضعف والتشويه في الحلقة، وقد يكون ألما وغماً من إصابة أو فوات مطلوب، وكل هذا لايتأتي اجتنابه في عالم يتسع للمكنات، لأن الشيء الذي هو لا يمكن الوجود » فاقس لا محالة. إذا كان قابلا للمدم متردداً بين الوجود بالقوة

والوجود بالفعل. فإما أن يوجد هكذا أو يمتنع وجوده كل الامتناع فالخير أصيل في العالم والشر عارض من لوازم الخير المتاح للكنات .

وهو على هذا أقل من الخير فى جملته ، ولولا ذلك لما كان للعالم قوام « فان الشر إنما يصيب أشخاصاً، وفى أوقات، والأنواع محفوظة . وليس الشر الحقيق يهم أكثر الأشخاص إلا نوعاً من الشر »

ويقول ابن سينا « إن الشر إنمايوجد فيا تحت قلك القمر وجملة ما تحت القمر طفيف بالقياس إلى سائر الوجود »

«وليس الخير المحض إلا الواجب الوجود لذاته » . . . « أما المكن الوجود بذاته فليس خيراً محضاً لأن ذاته بذاته لايجب لها الوجود . فذاته بذاته تحتمل العدم ، وما احتمل العدم بوجه ما فليس في جميع جهاته بريئاً من الشر والنقص . . . »

فمالمنا هذا أفضل السوالم على هذا الاعتبار.

لا يمكن أن يكون خيراً مما هو عليه مع بقاء الممكنات فيه . ولولا عناية الله به لكان شراً مما هو عليه ، ولاختل ما قيه من نظام ، وانحل ما فيه من مساك . ومؤدى ذلك أن الشرعرض، وأن هذا العرض ضرورة لاستكال الخير، وأنه على هذا قليل فى العالم الأرضى إلى جانب الخير الكثير الذى يدل عليه تماسك الموجودات، وأن العالم الأرضي كله طفيف إلى جانب الوجود الشاسع فى الأفلاك العلوية والعوالم الغيبية.

وليس في الإمكان أبدع مما كان . •

# « الحرية الإنسانية »

إلا إننا نظن أن البحث في الحرية الإنسانية أو في مسألة القضاء والقدر هو الذي أوحى إلى ابن سينا أن يقول: لقد طفت في تلك المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلا واضعاً كف حائر

على ذقن ، أوقارعا سن نادم

فإنه يرى أن النفس مكرهة على دخول الجسد، مكرهة على فراقه ، وأنها لم تخلق العوائق التي تصدها عن الترق في معارج الكال ، وأن التفاوت بين مقادير النفوس لاشك فيه ، فلاحيلة للنفس الإنسانية في تقديره، ولا حيلة لها في رزقها لأنه مقسوم كما قال في بعض شعره:

فلا تعبشمن ف إن ينال

من الرزق كل سوى قسطه

فَكيف تسد نفس فترق إلى عليين ، وتشقى نفس فلا تزال فى القرار المهين .

لم ينته ابن سينا في كل كلامه على الثواب والعقاب إلى نتيجة غير التسليم ، لأنه يؤمن بالمدل في نظام الوجود ، و بالخير المحض من واجب الوجود ، فلا يقع في الدنيا ظلم ظاهر إلا كان له وجه باطن من العدل ، ولا يجرى الشر إلا في مجرى الخير ، ولا تنتهى الأمور إلا إلى أفضل النهايات .

وذلك هو الإيمان :

### « عقيدة الفيلسوف »

و إذا سئلنا رأينا عن عقيدة « ابن سينا » لم نشك في أنه كان من المؤمنين بالله وبالنبوءات لا مراء .

لأن مذهبه في العالم وموجده لا يشتمل على جانب واحد

يناقض المقيدة الدينية في أصولماً ، بل هو بما يوافق العقيدة الدينية ويدعو إليها ، ولا نعلم أن أحداً قال في ضرورة النبوءات. ما قاله ابن سينا حيث جعلها ﴿ وظيفة حيوية ﴾ في بنية المجتمع الإنساني ، وقرر أن الحاجة إلى النبي « أشد من الحاجة إلى إنبات الشمر على الأشفار وعلى الحاجبين وتقمير الإخمص من القدمين وأشياء أخرى من المناقع التي لا ضرورة لما في البقاء بل أكثر ما قيها أنها تنفع في البقاء. ووجود الإنسان الصالح لأن يسن ويعدل ممكن كما ساف منا ذكره . فلا يجوز أن تكون السناية الأولى تقتضى تلك المنافع ولا تقنضى هذه التي هي أسها . . . . . فواجب إذن أن يوجد نبي ، وواجب أن يكون إنسانًا ، وواجب أن تكون له خصوصية ليست لسائر الناس حتى يستشعر الناس فيه أمراً لا يوجد لمم فيتميز عنهم . فتكون له المعجزات التي أخيرنا بها . فهذا الإنسان إذا وجد وجب أن يسن الناس في أمورهم سنناً بأمر الله تعالى و إذنه ووحيه و إنزاله الروح القدس عليه ◄ .

ومن واجب النبي في رأى ابن سينا أن يخاطب الناس على قدر عقولهم وألا يشغلهم بما يختلط عليهم « و يجب أن يعرفهم

جلالة الله تسالى وعظمته برموز وأمثلة من الأشياء التي هي عندهم عظيمة وجليلة ويلتي إليهم منه هذا القدر ، أعني أنه لا تظير له ولا شبه ولا شريك . وكذلك يجب أن يقرر عندهم أمر للماد على وَجُه يتصورون كيفيته ، وتسكن إليه نفوسهم ، ويضرب للسمادة والشقارة أمثالا عا يفهمونه ويتصورونه ، وأما الحق في ذلك فلا يلوح لمم منه إلا أمراً مجملا ، وهو أن ذلك شيء لاعين رأته ولاأذن سممته ، وأن هناك من اللذة ما هو ملك عظيم ومن الألم ماهو عذاب مقيم ، إلى آخر ما أوجزه في كتاب النجاة ، ومنه يتبين أنه لاينقض النبوءات بما يستقده عامة الناس بل يرى ذلك مصلحة للأكثرين منهم وواجباً على أسحاب النبوءات لإقناعهم وتهذيب طبائمهم ، وقد كان ابن سينا يسلى ويدعو الله ، ويستلهمه بالصلاة أن يهديه إلى ممغلات الفلسفة كل أشكل عليه أمر مغلق أو قضية مستعصية ، فهو لا يقطم العملة بين الله والإنسان ولا بين النفس والجسد ، ولا يمنع تأثير النفس فى المادة فلا يستبعد كما قال فى ختام الإشارات « إتيان السارف بما يخرق العادة في الأمور السفلية وذلك لأن الأجرام السفلية قابلة لهذم الصفات والنفس الناطقة ليست بجسم ولاحالة فيالجسم فإذا لم يبعد وقوعها بحيث تقدر على التأثير في هذا البدن لا يبعد وقوعها بحيث تقوى على التصرف في مادة هذا العالم العنصرى لا سيا على قولنا إن النفوس الناطقة مختلفة بالماهية ، فلا يبعد أن تكون الماهية المخصوصة التى لنفسه تقتضى تلك القدرة .... وصاحب النفس القوية إن كان خيراً رشيداً فهو ذو معجزة من الأبياء وكرامة من الأولياء وقد يصير ذلك الذكاء والصفاء سبباً لازدياد تلك القوة حتى يبلغ الأمر الأقصى ، و إن كان شريراً واستعمل تلك القوة في الشر فهو الساحر الخبيث ... »

وقد حذر أتباعه فى ختام الإشارات أن يمجلوا إلى التكذيب فقال: وقد يبلقك عن المارفين أخبار يكاد تأتى بقلب العادة فتبادر إلى التكذيب ، وذلك مثل ما يقال إن عارفاً استسقى الناس فسقوا واستشفى لهم فشغوا ودعا عليهم فحسف بهم وزلزلوا أو هلكوا بوجه آخر ودعا لهم فصرف الوباء والوتان والسيل والعلوفان أو خضع لبعضهم سبع ، ولم ينفرعنه طير ، ومثل ذلك عا لا يأخذ فى طربق المتنع الصريح . فتوقف ولا تعجل ، فإن لأمثال هذه أسباباً فى أسرار الطبيعة ... »

ويخطر لبعض المرتابين أنه كان يكتب ذلك ويقوله من

باب المداراة والتقية خوفاً على حياته من ثورة العامة ومعارضة الفقهاء المتشددين. وهو خاطر واهم لا موجب له على الإطلاق.. و إنما يصحأن بخطر على البال إذا كانت هذه الآراء مخالفة لمقتضى مذهبه الفلسنى أو مخالفة لقوانين الطبيعة فى تقديره. ولكنها لا تخالفها ولا تناقضها فى كثير ولا قليل.

فابن سينا كان يعتقد أن التصرف في الأجرام الفلكية بالتغيير عن مجاريها مستحيل ، ولكنه كان يعتقد أن عقولها تؤثر فيا دونها من العقول إلى العقل الفعال الذي يسيطر على العالم الأرضى وما تحت القمر من الموجودات.

واعتقاده فى العالم الأرضى أنه عالم الفساد وعالم الإمكان أوأنه هو العالم الذى يجوز فيه التغيير والانحراف ، وأن المرجع فى ذلك إلى العقل الذى يسبغ الصور على الهيولى و يعطيها بذلك الوجود فتخرج من القوة إلى الفعل ، وتعلو صعداً أو تهبط سفلا على حسب ما يعتربها من غلبة العقل أو غلبة المادة والهيولى .

وقد أسلفنا أن المقل المستفاد فى الإنسان على صلة تامة بالمقل الفعال ، فهو يملك من القدرة على إسباغ الصور وخلمها أو تحويل الموجودات من صورة إلى صورة مثل ما يملكه المقل

القمال ، و يرى ابن سينا أن النفوس تؤثر في أجسادها وفي غيرها من الأجساد بقوة واحدة ، لأنه لا مانع من تأثيرها في الأجساد الأخرى إذا كانت تؤثر في أجسادها وهي غير متحيزة فيها ولا تنقسم بانقسامها .

فألذى يعهم المؤثرات الأرضية هذا الفهم لا يمتنع عليه عقلاً أن يقبل تفيسير المادات على النحو الذى ينسب إلى أسحاب الكرامات.

وقد نسبت إليه أشعار في مناجاة الكواكب واستلهام عطارد ولا نستبعدها لأنه استلهام للعقول وليس هو بمستغرب من القيلسوف.

كقوله :

عطارد قد وافه طال ترددی مساء وصبحاً کی أراك فأغنا فها أنت فامددنی قوی أدرك النی بها والعلوم الفامضات تكرماً ووقتی الحدور والشر كله بأمر مليك خالق الأرض والسها إلا أن القوم قد غلوا فى تعلقه برصد السكوا كب حتى نسبوا إليه قصيدة رائية تنبی بغارة التتر وغلبة الملك المظفر عليهم فی أرض كنعان مطلعها: احذر بني من القران العاشر وانفر بنفسك قبل نفر النسافر ومنها :

يغنيهم الملك المظفر مثل ما فنيت تمود فى الزمات الغابر ويبيسدهم نجل الإمام محمد بحسامه الماضى الجراز الباتر ولربما أبق الزمان عصابة منهم فيهلكهم حسام الناصر

إلى آخر القصيدة التي أثبتها ابن الأثير في تاريخه وقال : « وكان الاعتماد بما في هذه القصيدة من كتاب الجفر عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب عليه السلام ، والله أعلم أن يكون الشيخ الرئيس قال هذه القصيدة أوغيره »

ولو جزم ابن الأثير بأنها منحولة لابن سينا لما كان عليه من تثريب ، لأن ابن سينا مات قبل وقوع هذه الحوادث بأكثر من مائتي سنة ، ولم يثبتها أحد في كتابة خلال هذه السنين .

ولا نسرف كلاماً سحت نسبته إلى الفيلسوف حاول فيه كشف الغيب من طريق التنجيم ، وإنما يعرض لقوة الحروف الحسابية من قبيل الولع بالألفاز الرياضية التي يولع بها كبار الرياضيين شحذاً للخاطر وتحريضاً للملكة . فقابل بين الأحرف الأبجدية و بين الموجودات العاوية والسفلية ، وجعل لكل حرف

دلالة ثم وفق بين هذه الدلالات و بين الحروف التى وردت فى أوائل السور القرآنية . فاستقامت له فكرة مقبولة واعتمد من أجلها ذلك التوفيق العجيب ولم يعتمده للتنجيم أو لتسخير القوى العلبيمية للحروف كا يفعل السحرة والمشعوذون ، وقد ألف رسالة خاصة عن الحروف باعتبارها أصواتاً طبيعية تختلف باختلاف حركات العضلات فى الصدر والحلق والغم وتأثير تلك الحركات فى المواء .

ومن أمثلة ذلك أن الألف يساوى الواحد فهو رمز البارى جل وعلا، وأن الباء رمز للمقل، والجيم رمز النفس، والدال رمز الطبيعة ، وهكذا إلى نهاية سلسلة الموجودات وهى المادة المنصرية واستخاص من ذلك أن الكاف والمين والهاء والصاد والقاف وغيرها من الحروف في أوائل السور هي حاصل ضرب الحروف الدالة على تلك الموجودات بعضها في بعض على الحساب الذي تعراه، وأنها أقسام من قبيل الأقسام التي بدئت بها بعض السور مذكورة بالأسماء .

ونعن ننفي التنجيم عن ابن سينا ولا ننفي عنه الإيمان بإمكان علم الغيب والإخبار بالمغيبات ، فإن المسألة عند. قضية فلسفية وليست بمسألة تصديق وتسليم . لأنه يقول بأن علم الله بالأشياء في الأزل هو سبب وجودها في الزمان ، ويقول بصدور المقول العلوية من الله ، وإن عقل الإنسان إذا ترقى في مراتب الكال والسفاء بلغ مرتبة المقل المستفاد وهو على اتصال دائم بالمقل الفعال ، فلا جرم يعلم الأمور قبل وقوعها ويكون له سلطان على إيجادها وإخراجها من القوة إلى الفعل، ولا يكون اعتقاد الفيلسوف هذا الرأى غربا كأنه من قبيل التصديق الذي لا يليق بالفكرين، فإنما هو قضية منطقية تنتهى إلى هذه النفيجة من طريق الفلسفة للامن طريق التصديق

وقد يتصل الإنسان بالعقل الفعال من طريقين فى رأى ابن سينا لا من طريق واحد .

يتصل به من طريق التأمل الصادق والفكر الصحيح ، ويتصل به من طريق النسك والرياضة الروحية .

والطريق الأولى طريق الفلاسفة والحكماء، والطريق الثانية طريق النساك والصالحين .

ولابن سينا سبحات يفهم منها أنه راض نفسه على التصوف في بسض أيامه ، وأنه حاول الكشف عن الحقائق متوسلا بالصلاة والزكاة والكفعن الشهوات، وكانته علاقة بأكبر المتصوفة في زمانه هأبي سعيد بن أبي الخير، وهو رجل يتعالى على خلافات الشمائر الدبنية و يشطح ذلك الشطح البعيد في النسوية بين ضروب العبادات، وكان أبو سعيد يسأله و يستفسره في معضلات الفلسفة و يطلمه على ذات نفسه كأنه من الواصلين الذبن لاتحجب عنهم هذه الاسرار.

إلا أن الرجل لم يخلق لمزلة التصوف ، وطمأنينة الخلوات ، ولكنه خلق لزحام الدنيا ومجاذبة الحوادث ومكافحة الرجال ، وغلب فيه سلطان العقل على سلطان الروح فتراه حتى فى وصيته التي يكتبها إلى إمام المتصوفين يذكر السفر ه بالعقل » إلى الملكوت ويتخذه مرقاة لطالب الرصول إلى اللاهوت فلاعجب تنقطع للودة بينه و بين أبي سعيد ويعود أبي سعيد فيقول فيه : قطعنا الأخرة عن معشر بهم مرض من كتاب «الشفاه فياتوا على دبن رسطالس وعشت على سنة المصطنى فياتوا على دبن رسطالس وعشت على سنة المصطنى وحق لابن سينا أن يؤثر طريقه على طريق أبي سعيد علان على خلق برجح به المتصوف على الفيلسوف .

#### \* \* 4

ومن الواجب أن نختم الكلام عن مذهب ابن سينا وعقيدته بكلمة موجزة عن قدره أو عن أثره فى الثقافة الإنسانية ، سواء فى عالم القلسفة أو عالم المنطق والعلوم الطبيعية .

فالحاسدون لسمته يقولون كما قال ابن سبعين غير متحرج ولا متحفظ: « إنه مسفسط كثير الطنطنة قليل القائدة، وماله من التآليف لا يصلح لشيء» .

والعارفون بفضله يستمدون عليه ولو كانوا بمن يدينون بغير دينه . فإن إثباته للنفس الفردية وخلودها كان من الدعائم التي استند إليها أكبر علماء اللاهوت كالقديسين توما الإكويني وألبرت الكبير، وكان الإقبال عليه بقدر الإعراض عن ابنرشد في موضوع ه النفسيات ، على التعميم .

وقد كانت ملاحظاته الطبيعية — من قبيل ملاحظانه على قوس قرح وعلاقته بأحوال السحاب — محل إعجاب من باكون إمام للدرسة التجريبية ، وكانت طبيعياته من أسباب الفتوح السلمية الحديثة . لأنها ظلت في جامعات أور بة موضعاً للدرس والمراجعة مع مجمونه الطبية عدة قرون .

وأقل ما يقال فى الرجل إنه لم يترك ثقافة بنى الإنسان كما وجدها حين نشأ فى هــذه الدنيا . فكان له فى توجيه المقول شأن لو زال لزال ممه شىء غير قليل من تراث المعرفة والتفكير

# مسأثل أخرى

تناول ابن سينا بالمنطق والفلسفة كثيراً من المسائل الذهنية والروحية ، و يمكن أن يقال إن المنطق كان في عرف ابن سينا آلة سلبية تسمم من الزلل وتساعد على اجتناب الخطأ ، و إنما تدرك الحقائق بهداية الحسكة ونور البصيرة . فعى مصباح والمنطق ميزان

وفي للنطق ، والفلسفة الإلهية ، مسائل لها شأن خاص في مذهب ابن سيناء كسألة الكليات ومسألة المرفة ، لأنهما تقترنان بأسمه في كتب هذه المباحث مع سبق الكلام فيها من قبله ، لما ألق عليما من لحاته الشخصية التي لا تلتبس بملامح غيره .

فالكليات كا قدمنا هي موجودات مفارقة - أو مجردة --سابقة لوجود الجزئيات في مذهب أفلاطون . وهى عند أرسطو لا وجود لها فى خارج الذهن لأنها منتزعة من تصور الجزئيات

أما ابن سينا فرأيه في هذه المسألة وسط بين رأى الحكيمين الكبيرين ، لأنه برى أن الكليات موجودة قبل الجزئيات ، وموجودة فيها ، وموجودة بعدها . فوجودها قبل الجزئيات في علم الله أو في العقل الإلمى الذي لا يعزب عنه متقال ذرة بما في السياء والأرض ، ووجودها في الجزئيات لان « الشجرية ، موجودة في جميع الأشحار والكوكبية موجودة في جميع الكواكب والإنسانية موجودة في جميع الناس . أما وجودها بعد الجزئيات والإنسانية موجودة في جميع الناس . أما وجودها بعد الجزئيات في عقولنا نحن الذين نشاهدها ونعرفها من معرفة المفردات التي شخط تحت عنوان واحد، أومن معرفة الأخبار والأنواع والفصول والآحادكا يقول المناطقة

و يترتب على هذا الرأى قىالكليات والجزئيات رأى ابنسينا فى المعرفة وأسبابها

فسند أفلاطون ان المعرفة ﴿ تَذَكَّر ﴾ لأن النفس قد شهدت هذه الحقائق الخالدة قبل حلولها فى الجسد ، فعى تذكرها كلا فاقت من غاشية المادة واتصلت بسالم السقل والروح وعند إرسطو أن المرفة مشاهدة واستقراء وتفكير مبنى على المشاهدة والقياس .

ورأى ابن سينا وسط بين الرأبين في هذه المسألة كما هو وسط بينهما في مسألة الكليات ، فالمرفة عنده قسيان : معرفة فكر ومعرفة حسس . فعرفة الفكر من المشاهدة والقياس ، ومعرفة الحدس من فيض العقل الفعال في العقل الإنساني على سبيل الوحى والإلحام

## الطبيب

كان الشيخ الرئيس بحب أن يتحدث إلى تلاميذه عن أيام تلفذته وتحصيله ، فكان يقول لهم عن تحصيله لعلم الطب : «ثم رغبت في علم الطب وصرت أقرأ الكتب المصنفة فيه ، وعلم السلب ليس من العلوم الصعبة . فلا جرم أنى برزت فيه في أقل مدة حتى بدأ فضلاء الطب يقرأون على علم الطب ، وتعهدت للرضى فانفتح على من أبواب المعالجات المقتبسة من التجر بة مالا يوصف ، وأنا مع ذلك أختلف إلى الفقه وأناظر فيه ، وأنا في هذا الوقت من أبناء ست عشرة سنة ... »

و يؤخذ من هذا أن الفلسفة والرياضيات كانت عند الشيخ الرئيس بالمنزلة الأولى التى تتقدم على العلب والعلوم العلبيمية ، وهو ترتيب موافق لرأيه فى تقديم الإلميات والمعارف المجردة على المعارف النفعية أو الملتبسة بالأجسام . إلا أن المسألة على المايظهر مسألة استعداد لامسألة رأى فى ترتيب العلوم، فهو يفضل القلسفة والرياضيات لأنه يشعر فى دراستها بكل قواه و يستفرق بها جهد ملكاته ، فيلذ له مراسها و يستمتع منها برياضة ذهنية لا يستمتع منها برياضة ذهنية لا يستمتع بها من غيرها ، و يشتغل بالعلب فلا يستغرق جهده كله فيه ، بها من غيرها ، و يشتغل بالعلب فلا يستغرق جهده كله فيه ، لأنه يفرغ له جانب الملاحظة وجانب الذاكرة من تفكيره ، و يستسهله من أجل ذلك وليس هو بالسهل على سواه .

نم لم يكن هذا العلم الواسع بالسهل على سواه فى زمانه، وحرى به ألا يكون سهلا فى الزمن الذى كان الطبيب فيه طبيباً لجيع الأمراض مطالباً بالنظر والعمل فى وقت واحد، ومع هذا بذل أناس غاية جهدهم وقصارى سعبهم فى تحصيل ذلك العلم ولم يبلغوا فيه شأو ابن سينا ولا اقتر بوا من شأوه. لأنه كان طبيب العصر غير مدافع فى الشرق كله، ثم انتقلت تواليفه إلى الغرب فأصبح طبيب العالم بأسره زهاه أر بعة قرون ، ولم يشتهر أحد بهذه

الصناعة مثل تلك الشهرة العالمية بنبر استثناء أحد من أيام بقراط وجاليتوس.

عالج أمير بخاري وهو في السابعة عشرة من عمره ، ثم ترجم كتابه ٥ القانون ٥ في أواخر الغرن الثاني عشر للميلاد إلى اللغة اللانينية فأصبح مرجماً للدراسات الطبية في جامعات أوربة من أقصاها إلى أقصاها . فكان يدرس في جاستي مونبلييه ولوقان إلى منتصف القرن السابع عشر، وكان هذا الكتاب وكتاب المنصوري للرازيعمدة الأسانذة فيجامعة فينا وجامعة فرنكفورت طوال القرئ السادس عشر ، وترجم إلى العبرية فتداوله الإسرائيليون المشتفلون بالطب بين أرجاء العالم بأسره، وتكررت طبعاته حتى قار بت أر بعين طبعة ما بين ظهور فن الطباعة و بداية القرن السادس عشر ، وتعدد طبع الكراسات المقتبسة منه غير طبعاته الكاملة فلم تدخل في حساب، وكانت النسخة اللاتينية التي ترجها جيرارد الكر بموني في سنة ١٨٧ ارديثة الترجمة فأعيد النظر فيها وتجشم العلماء كل مشغة لمراجعتها وتنقيحها ، لأنهم يرون الكتاب جديراً بالصبر على المشقات الجسام في سبيله ، و ينظرون إليه كما ينظرون إلى وحي من السماء .

قال نو برجر Neuburger في كتابه المطول عن تاريخ الطب : « إنهم كانوا ينظرون إلى كتاب القانون كأنه وحي معصوم ، ويزيدهم إكباراً له تنسيقه المنطق الذي لا يساب ومقدماته التي كانت تبدو لأبناء تلك العصور كأنها القضايا المسلمة والمقررات البديهية » .

و إنما تبوأ كتاب ابن سينا هذه المكانة الرفيمة ، بين الراجع السالمية ، بحق لا نزاع فيه ، لأنه كان أوفى مرجع من مراجع الطب القديم وظل كذلك إلى عهد الموسوعات المصرية قبيل القون التاسع عشر بقليل ، واجتمعت له مزايا الإحاطة والتحرى والاستقصاء والتنسيق ، فاشتمل على تراث أم الحضارة فى أصول العلب وفروعه من شرح الأعراض إلى وصف الملاج إلى سرد أساء المقاقير والأدوية ، ومواطن الجراحات وأدوات الجراحة ، أسهاء المقاقير والأدوية ، ومواطن الجراحات وأدوات الجراحة ، مع قدرة على الترتيب الموسوعي قل نظيرها في زمانه ، واقتدى بها المقتدون إلى مطالع عهد الهم الحديث .

وقد كان طب القرون الوسطى مشوباً بالكهانة من ناحية . و بالشموذة والسحر من ناحية أخرى ، وكانت الأبخرة والتعاويذ مقرونة بالأدوية والعقاقير في علاج جميع الأمراض . ولم يكن

من العيجيب أن يستدرج ابن سينا إلى هذه الأوهام ، بحكم مذهبه في النفوس والأرواح واتصالها قبل الموت و بعد الموت بأجسام الأحياء، فلا عجب على هذا المذهب أن تسكون عللا للأمراض ، وأن يلتمس لما الصلاج عند السحرة والأولياء ، ولكنه استطاع بقدرة عقله أن يفصل بين فلسفته وطبه فصلاً علمياً دقيقاً ، في موضوع الطب والعلاج ، سواء منه ما تعلق بالأجسام أو ماتملق بالنفوس والعقول . فلم ينكر تأثير الأرواح الملوية أو السفلية في الجسم الحيى ، ولــُكنه قرر أن العلبيب لا يسرف الأمراض إلا من حيث هي عوارض حسدية ، وحالة من أحوال المزاج ، قلما شرح أعراض ﴿ المَالِنخُولِيا ﴾ . قال : إن بعض الأطباء ينسبونها إلى الجن . ثم قال : ٣ . . . ونحن لا نبالى من حيث نتملم العلب أن ذلك يقع عن الجن أو لايقع بعد أن نقول: إنه إن كان يقع من الجن فيقع بأن يحيل المزاج إلى السوداء، فيكون سببه القريب السوداء، ثم ليكن سبب تلك السوداء جناً أو غير جن .... ،

بل هو يسلك والمشق، في عداد الأمراض بما له من الأعراض الجسدية . ثم يصف الحيلة في علاجه – وقد روى أنه حربها وأفاد بها فيقول: « والحيلة فى ذلك أن يذكر أسماء كثيرة تعاد مراراً ، وتكون اليد على نبضه . فاذا اختلف بذلك اختلاقاً عظيا ، وصار شبه النقطع ثم عاود و جربت ذلك مراراً علمت أنه اسم المشوق، ثم يذكر كذلك السكك، والمساكن، والحرف ، والصناعات ، والنسب ، والبلدان. ويضيف كلامنها إلى اسم المشوق ويحفظ النبض حتى إذا كأن يتغير عند ذكر شيء واحد مراراً جعت من ذلك خواص معشوقة من الاسم والحيلة والحرفة وعرفته فانا قد جربنا هذا واستخرجنا به ما كان في الوقوف عليه منفعة » .

ثم يصف العلاج ، فإذا هو يذكر فيه التغذية الصالحة . والمنومات التى لا ضرر فيها مع العوامل النفسية على اختلافها . وقد ذكر أحد بن عر بن على النظامي ، فى مقالاته الأربع طريقة تفسية حسنة اتبعها ابن سينا فى علاج فتى من آل بويه خولط فى عقله . وقوهم أنه بقرة سأمّة ، فصار يمشى على أربع ويمنور خوار الأبقسار ويصيح بمن حوله . اقتساونى . اقتلونى ، واطبخوا أكلة لذيذة من لحى ! . فأوصى ابن سينا تلميذاً له واطبخوا أكلة لذيذة من لحى ! . فأوصى ابن سينا تلميذاً له أن يقف على مسمع من الفتى المريض فينادى : ها هو ذا الجزار

مقبل إليك. ثم دخل ابن سينا ، وفي يده مدية كبيرة ، وهو يقول : أين هذه البقرة لأذبحها ؟ ثم أمر بالقتى فألق على الأرض وأوثق بالحبال ووضعت المدية على عنقه . ثم نهض الطبيب ، وهو يقول : كلا . إنها بقرة عجفاه ، لا تساوى مئونة الذبح حتى تعلف وتسمن . . . وكان هذا هو العلاج المطلوب ، لأن الغتى المحبول كان قد صدف عن العلمام وأهمل نفسه ، قزاده نقس التنذية هزالاً على هزال وخبالاً على خبال . فلما أكل ما ينفعه و ينذيه عاد اليه العقل مم الصحة والاعتدال .

### \*

ومن هذه الأمثلة: نعرف بعض الشيء عن منهج ابن سينا في طبه وعلاجه. فلا نستعظم تلك المسكانة العالمية على طبيب يباشر الطب على أنه علم طبيعي ، بعيد من الأوهام والخرافات، و يستعين في علاجه بذلك النظر العنائب وتلك الفطنة الوحية و يحيط بعوارض الأعضاء ، ولا ينسى مداخل النقس في تصحيح الأجسام .

قال الأستاذ كستون Cumston في كتابه ( تاريخ العلب من عهد الفراعنة إلى القرن الثاني عشر ):

ماعلى الإنسان إلاأن يقرأ جالينوس ، ثم ينتقل منه إلى ابن سينا ليرى الفارق بينهما . فالأول غامض ، والثانى واضبح كل الوضوح ، والتنسيق والمنهج المنتظم سائدان في كتابة ابن سينا ونحن نبحث عنهما عبثاً في كتابة جالينوس .

مم تناول الأستاذ جملة من التصحيحات التي أدخلها ابن سينا على طب الأقدمين: في عوارض الجنون. والفالج. وأمراض الكبد. والصدر. والجراحات. وعلاقة بعض الأمراض بالحر فإذا هي خطوات أجيال خطاها رجل واحد قليل النظير... فلا جرم يقول الأستاذ كستون: « لعله لم يظهر قبله ولا بعده نظير لهذا النضج الباكر، وهذه السهولة المستنعة، وهذه الفطنة الواسعة. مقرونة بمثل هذه المثابرة في مثل هذا الأفق القسيح.

# الأديب

قال الجوزجاني تلميذ الشيخ الرئيس:

الأمين بدى الأمير علاء الدولة ، وأبو منصور الجبائي حاضر . فجرى في اللمة مسألة تكلم الشيخ فيها بمنا حضره . فالتفت أبو منصور إلى الشبخ ،

يقول: إنك فيلسوف وحكيم، ولكن لم تقرأ مناقلغة ما يرضينا بكلامك فيها . فاستنكف الشيخ من هذا الكلام . وتوفر على درس كتب اللغة ثلاث سنين ، واستهدى كتاب تهذيب اللغة من خراسان : من تصنيف أبي منصور الأزهري، قبلغ الشيخ في اللمة طبقة قلما يتفق مثلها . وأنشأ ثلاث قصائد ضننها ألفاظاً غريبة من اللفة ، وكتب ثلاثة كتب : أحدها على طريقة ابن السيد، والآخر على طريقة الصابي، والآخر على طريقة الصاحب ، وأمر بتجليدها وإخلاق جلدها . ثم أوعز إلى الأمير فعرض تلك المجلدة على أبي منصور الجباني ، وذكر أنا ظفرنا بهذه المجلدة في الصحراء وقتالصيد، فيجبأن تتفقدها وتقول لنا ما فيها . فنظر فيها أبو منصور وأشكل عليه كثير بما فيها . فقال له الشيخ : إن ما تجهله من هذا الكتاب فهو مذكور في الموضع الفلاني من كتب اللغة. وذكر له كثيراً من السكتب المروفة في اللغة كان الشيخ حفظ تلك الألفاظ منها . وكان أبو منصور مجزفاً فيما يورده من اللغة غير ثقة فيها، فقطن أبر منصور : أن تلك الرسائل من تصنيف الشيخ ، وأن الذي حله عليه ما جبهه به في ذلك اليوم فتنصل واعتــ ذر اليه . تم

صنف الشيخ كتابا فى اللغة سياه : ( لسان العرب) ، لم يصنف فى اللغة مثله ، ولم ينقله إلى البياض حتى توفى ، فبتى على مسودته لا يهتدى أحد إلى ترتيبه » .

وذلك كله شبيه بأخلاق الشيخ الرئيس ، وممهود أعماله ، ووثبات همته في طلب المعرفة والتقوق فيها على النظراء ، وما كان مطلب من مطالب العلم على عهده ليتوفر عليه ثلاث سنوات ، دون أن يوفى فيه على الغاية ويتمكن بين أساطينه وثقاته . فلا جرم يقول مفتخراً بالبلاغة في بعض شعره :

أما البلاغة فاسأل بي الخبير بها أنا اللسان قديماً والزمان فم وهو خرلا ينفرد فيه بالشهادة لنفسه ، لأنها شهادة يزكيا أبناء زمانه وتقوم الأدلة عليها من شمره ونثره ، ويرشحه لاستحقاقها أنه حفظ القرآن قبل العاشرة من عمره ، وانعلبم لسانه على فصاحته بمن باكر صباه ، ثم أضاف إليه ما أضاف من محصول الآداب العربية والفارسية ، غق له أن يلقب بين الفلاسفة بالفيلسوف الأديب ، وإن كان الأدب وحده لا يرتفع به إلى مثل مكانه في زمرة الحكاء .

فلوحسب الشعر وحده لابن سينا لحسب به بين أوساط الشعراء

ولو تفرغ له لمله كان بالغاً منه فوق هذه المرتبة الوسطى أو معدوداً في الرعيل الأول بين أدباء المشرق من الأرومة الفارسية ، ولكنه لم يخلق للشعر على ما نرى فلم يخطئ في النصيب الذي أعطاء إياء من وقته ، ولم يكن يسطيه من وقته إلا بمقدار تسلية المتسلى وتفكهة الحسكيم و بطالة المشخول .

ومن هنا جاءته في شعره مزية غير مقصودة : وهي أنه استغنى عن التكسب به أو عن نظمه في الأغراض للفتعلة، فكان ينظمه فيه يحسه من أحوال حياته ، وكان شعره كله دالا عليه في مختلف حالاته ، مطبوعاً بطابع مزاجه ودخيلة شعوره ، متصلاً بأسلوب تفكيره وطريقته في النظر إلى الأمور .

فكان الرجل محسوراً مزاحاً في ميدان الغلبة والطموح ، . فإذا شكا حسد الحاسدين قال:

عجب لقوم يحسدون فضائل ما بين عيسابي إلى عذالي عتبوا على فضلي وذموا حكتي واستوحشوا من نقصهم وكال إنى وكيدهم وما عبثوا به كالعلود يحقر علحة الأوعال

وإذا الفتي عرف الرشاد لنفسه هانت عليه مسلامة الجمال

و إذا نظر إلى الدين سبقوه في حظوظ الحياة قال :

لا تحسدتهم إن جدَّ جدهم فالجديجدى، ولكن ماله عمم السوا وأن نعموا عيشها النّم السوا وأن نعمى العادمون نعى العادمون نعى العادمون نعى

ليس الذي وجدوا مثل الذي عدموا وكان محباً لمتعة الجسد فكان شعوره بالشبب خليقاً بمن تحرمه السن صفوة ذلك المتاع . فنظم في هذا اللمني أبياتاً من أفضل شعره كقوله :

تنفس فى عذارك صبح شبب وعسمس ليله، فكم التصابى ؟ شبايك كان شيطاناً مريداً فرَّج من مشيبك بالشهاب أوكفوله :

الشيب يوعد والأيام واعدة والمره يفتر ، والأيام تنصرم أو كقوله :

هو الشيب لا بد من وخطه فمرضه، واخضبه، أو غطه أ أنفقك الطل من و بله ؟ جزعت من البحر فى شطه! وكان فخوراً فأحسن الفخر فى أبيات منها:

إنى و إن كانت الأقلام تخدمنى كذاك يخدم كنى الصارم الخذم ومنها:

لما غلائمني عدمت المشسترى

إنى عظمت فليس مصر" وأسمى ومنها :

بأى مأثرة ينقاس بي أحد ؟ بأي مكرمة تحكيني الأم

وأحب الحرفن قوله فيها:

فلنياءا بالمزاج

صبها في الكأس صرفاً غلبت ضــــو السراج ظنهـــا في الكاس ناراً

ومدحها مدح القيلسوف فقال :

شر بناعلى السوت القديم قديمة لكل مديم أول ، وهي أول ولو لم تكن في حير قلت إنها ﴿ هِي العلةِ الأولى التي لا تعلل

وقال فيها وفي المرأة التي كان يحيها كما يحب الحمر :

أساجية الجفون . أكل خود سجاياها استعرن من الرحيق 

وهو عالم بالطبيميات ، فلا يتساها في شعره كما قال :

أشكو إلى الله الرمان قصرفه ابلي جديد قواي وهو جديد معن إلى توجهت فكأنني قدصرت مغناطيس وهي حديد

وهو حكيم لا يرى قلحياة معنى بنير المعرفة فهو يقول : مذب النفس بالملوم لترقى وذر الكل فهى الكل بيت إنما النفس كالزجاجة والعسلم سراج وحكمة الله زيت فافا أشرقت فانك ميت وإذا أظلمت فانك ميت وعنده ما مند جميع العرس من حب الجناس والحسنات فلا يتساها في بيت نظمه كا قال :

تنبه وحاذر أن ينالك بغتة حسام كلاى أو كلام حساى وهذه الأبيات وأمثالها إن لم تكن من خيرة الشعر، فهى شعر ابن سينا لا مراء. وهي شعر يستحسن من فيلسوف. وقد يستحسن من فيلسوف ا

أما نثره: فقد كان على ثلاثة أساليب: أسلوب مرسل، وأسلوب فلسني، وأسلوب منتقى يحتفل به احتفال المنشئين.

وأسلوبه المرسل. قصيح سائغ وهو أسلوبه في معظم مؤلفاته واسلوبه القلسني تكثر فيه المسلطة لغير ضرورة إلا أن قراء القلسفة قديماً يشجعونها لأنها تخصصهم بنسط لا يشبعهم فيه سائر المتكلمين.

ولكنه يتأنق في إنشائه . ويحتفل بأسلوبه فلا يخطر لك وأنت تقرأه متأنقاً محتفلا إنه هو بعينه صاحب تلك العسلطة

الفلسفية . . . ومن أمثلة إنشائه البليغ ، قوله : في رسالة القضاء والقدر .

« مالى أراك غير ذى المهد الذى عهدته ، وغير ذى الألف الذى عرفته . أراك زمر النشاط (۱) ذابل الورق بمصوص النق (۲) معقول الأسلة (۲) راثب النفس . واجم السحنة . بعد عهدى بك ضرمة تلتهب ونبعاً تموج وأعصاراً تعصف . وشفرة هذاذة الغرب . وجواداً غير مكبوح الجاح . . . . .

المحمود على المحمود ا

وقد استقام له هذا الأصاوب كلما توخاه في مقاماته الفلسفية فلم يسبقه سابق من أصحاب المقامات في حلبة التنميق والإنشاء وربحا أقصر بعضهم عن شأوء في جزالة اللفظ وفخامة العبارة . ولم ينطوا على معنى وراء الجزالة والفخامة كعناه .

ومما لاربب فيه أن أناساً كثيرين عاشت أسماؤهم بالأدب

<sup>(</sup>١) أي شعيفه (٢) المنظام التي فيها المنح

<sup>(</sup>٢) أسلة اللسان طرقه .

## مشاركات شتى

و يصح أن يقال إن ابن سينا قد شارك فى جميع علوم عمره، فلم يكن فى زمانه فرع من فروع الثقافة الإنسانية لم يساهم فيه بقسط وافر ولم يذكر له فيه رأى معدود .

سئل. وهو فى الحادية والعشرين أن يؤلف لبعض الطلاب موسوعة موجزة فى العلوم فألف كتاب « الحجموع » وألم فيه بكل علم معروف يومئذ ما عدا الرياضيات .

ومن العلوم التي سام فيها مساهة الثقات علم الهيئة والرياضيات على اختلافها . فزاد على المجسطى أشكالا ومسائل لم يسبق إليها ، وأورد على أقليدس بمض الشبهات ، وشك فيها ذهب إليه أرسطو من تشابه الثوابت وتساوى أبعادها واتحاد مراكزها في كرة واحدة . فقال في الشفاء : و على أنى لم يتبين لى بياناً واضحاً أن الكواكب الثابتة في كرة واحدة أو في كرات

ينطبق بمضها على بمض ، إلا بإقناعات . وعسى أن يكون ذلك واضحاً لنيري . . »

ومن مقرراته أن الأرض متحركة ، وأنه لا مانع من وقوف الجسم فى الفضاء لأنه لا بدله من مكان حيث كان . فإذا امتنع وقوفه فلا بدلة عن سبب ، وهو انجذاب الأشياء إلى مركز السالم أو مركز الكرة الأرضية .

وقرر أن النور ليس بجسم ولكنه كيفية في جسم ... « و إن كان له انتقال فذلك بالتجدد ، لا أن شيئًا واحدًا بسينه ينتقله » ... وهو أقرب الأقوال إلى مذهب العصريين في حركة النور في غير خلاه .

وقد وكل إليه علاء الدولة تصحيح الخلل في التقاويم التي علمت بحسب الارصاد القديمة ، فأوشك أن يفرغ من تصحيحها لولا انقطاع السل بالأسفار تلو الأسفار والأزمات في إثر الأزمات .

### **杂 袋 袋**

واشتغل بالطبيعيات كالظواهر الجوية وعلم طبقات الأرض وما إليه . ومن أمثلة تحقيقاته في هذه الأغراض كلامه على

الزلازل في الشفاء حيث يقول: ﴿ أَمَا الزَّازَلَةُ فَإِنَّهَا حَرَكَةٌ تَعْرَضَ لجزء من أجزاء الأرض بسبب ما تحته، ولا محالة أن ذلك السبب يعرض له أن يتحرك ثم يحرك ما فوقه . والجسم الذي يمكن أن يتحرك تحت الأرض ويحرك الأرض إما جسم بخارى دخاني قوى الاندفاع كالريح كا يشق الخوابي إذا تولد في العصير، وإما جسم مائی سیال ، و إما جسم هوائی ، و إما جسم ناری ، وإما جسم أرضى . وأما الجسم النارى لا يحدث تحت الأرض وهو نار صَرفة ، بل يكون لا محالة في حكم الدخان القوى وفي حكم الربح المشتعلة ، والجسم الأرضى لا تعرض له الحركة أيضاً إلا بسبب مثل الذي عرض لهذا الجسم الأرضى فيكون السبب الأول القاعل للزلزلة ذلك . وأما الجسم الريحي نارياً كان أو غير تارى قانه يجب أن يكون هو للنبعث تحت الأرض الموجب لتموج الأرض في أكثر الأمر \* .

وعلى هذا النحو من التحرى تقررت فى كتبه - ولا سيا الشفاء - فوائد قيمة عن تكوين الجبال والمعادن والحجارة ، واجتمعت له ملاحظات عن الظواهر الجوية كالرياح والسحب وقوس قرّح لم يكن فى وسع معاصر له أن يزيد عليها حرفًا واحدًا فى باب المراقبة والتسجيل .

وعرف حقيقة النظر وتكلم على زاوية الأبصار، وقد كان بعض الأقدمين يحسبون أن النظر إنما يكون بخروج شيء من المين يقم على المنظورات .

\* \*

وعنى بالموسيق سماعا ، وعنى بها دراسة نظرية ، فأقامها على قواعد الرياضة والملاحظات النفسية ، وأصلح فيها غير قليل .

### \* \* \*

وانصرف زمناً إلى الفقه وتفسير سور القرآن السكريم ، ولكنه كان يفسر القرآن ليستخرج منه مصاديق لآرائه الفلسفية التى لخصناها . فلا جرم كان الرجل موسوعة حية وعبقرية ملهمة ولا جرم تغيرت العلوم وللعارف ولا يزال ذلك العقل جديراً بأن يسمى بالمقل الفعال . . . لأنه فعل في مجال الثقافة الإنسانية قصارى ما تفعله المقول .

### تمقيب

يخرج القارئ من الصفحات للتقدمة بنتيجتين لا اختلاف عليهما ، وها :

إن القررات العلمية التي اقترنت بالفلسفة القديمة قد تغيرت في العصور المتأخرة ، ولا سيا مقرراتهم في علم الفلك والعلوم الطبيعية ، وأن مشكلات الفلسفة لا تزال كاكانت أكبر من جهود الفلاسفة وأضخم من الحلول التي انتهت إليها تلك الجهود .

والذي نحب أن نضيفه إلى هاتين النتيجتين في هذا التمقيب أن أخطاء العلم القديم لا تغض من شأن القلسفة القديمة ولا القلاسفة الأقدمين. لأن موضوع القلسفة هو « الوجود» ومسائله الأبدية ، وهذه شيء ومسارف الناس عن الموجودات المتعددة شيء آخر. فسائل الوجود الأبدية ، باقية بعد مسائل العلم القديم ومسائل العلم الحديث على السواء ، ولا يزال فلاسفة اليوم حيث كان فلاسفة الأمس في هذا الموضوع الخالد المتجدد ،

وهم يرجعون إلى كثير من حلول الفلسفة القديمة للاستنارة بها والقياس عليها .

ومن الواجب ألا نبالغ في تسخيف الآراء الفلسفية التي القرنت بما فهمه الفلاسفة الأقدمون في الفلسفة والطبيعة . فإنهم استنبطوا القول بالعقول لتفسير سريان العكر إلى المادة الجسدية ونحن قد استنبطنا القول بالأثير لنفسر به سريان النور من الأفلاك إلى الفضاء . وقد زعوا أن الأجسام كلها من الماء ونحن إلى عهد قريب كنا نقول إن الأجسام كلها من المدروجين . والدور الأرسطية ولكننا نقول بحق إن الوظيفة تمخلق المضو فهي كالمثل السابقة ولكننا نقول بحق إن الوظيفة تمخلق المضو فهي كالمثل السابقة للأعضاء .

وكل هذا لابقدم ولا يؤخر فى أحكام المنطق ولا فى موضوع الفلسفة الأصيل وهو ( الوجود ) الذى لا يغيره تغير الآراء في الموجودات .

**异校协** 

أما المشكلات القلسفية فنعتقد أن الأقدمين بالفواكثيراً في

مسألة منها فاستنفدت منهم أعظم الجهود . وهي مسألة الانصال بين المقل والمادة .

فإنهم جزموا بأن هذا الانصال مستحيل بنير واسطة . ونحن لا ندرى من أين جامت هذه الاستحالة إذا كنا لا نعرف ماهية السقل على التحقيق ولا ماهية المادة على التحقيق و وعندنا أن القول بأن العقل يؤثر في المادة أيسر جداً من القول بأن الكائنات في وجود واحد تتألف من أصلين متناقضين أو منعزلين ، وأن التأثير بينهما معدوم .

وينلب على ظننا أن مصدر هذه الفكرة كلها إنما هو العقيدة الثنائية التى أخذها اليونان وغيرهم عن الجوس الأقدمين. وهي عقيدة الإلهين: إله النور ، وإله الظلام . وإله الخير . وإله الشر. أو إله الإيجاد . وإله الإفساد .

وهى عقيدة يتوهم بعضهم أنها حلت المشكلة على وجهة معقولة وليست هى من العقل الصحيح فى شى، الأن وجود إلمين مرمديين كلاها واجب الوجود غير محدود البداية ولا النهاية مستحيل . فأحدها يحد الآخر ، وكل محدود لا يكون سرمدى الوجود .

و وجود الخير الأبدى لا تترتب عليه استحالة منطقية . أما وجود الشر الأبدى فهو قول بوجود العدم ، بل بما هو أسخف من وجود العدم ، أو شيء «سالب» من وجود العدم ، لأنه عدم يستطيع التعديم ، أو شيء «سالب» يكون له إيجاب وعمل ، ويكون مستغنياً بذاته في وجوده ... فهو واجب الوجود ! أو واجب العدم لو ينصفونه !! .

فالخير المطلق وجود ، والشر المطلق عدم ، والعدم لا يكون فضلاً عن أن ينسب إليه التكوين: وقد يوجد الشرق المحدودات لأن المحدود لابد فيه من نقص . أما الشرق إله سرمدى غير محدود فذلك أعجب ما يخطر في الأذهان .

لكن هذه العقيدة سرت إلى النحلة و الأورفية ، في آسيا السغرى ، ثم ظهر البحث في العقل والمادة ، وفي الخير والشر ، وهي غالبة على عقول اليونان . فجمعا بوين الشر والهيولي، وبين الخير والعقل ، وفصلوا بين الطبيعتين فصلاً سرمدياً واحتاجوا إلى كل تلك الجهود الكشف عن واسطة لتأثير العقول في الأجسام، ولم ينتهوا منها إلى قرار مفيد ، إلا هذه الثنائية التي لا تفسر شيئاً من الأشياء ، وهي أحوج الأشياء إلى تفسير .

لقدكان ﴿ زينون ﴾ الأيلي حكيما حمًّا في نقائضه عن المادة

وتقسيم الأجزاء، لأنه أثبت حقيقة واحدة؛ وهي أن تصورنا الهادة ضلال لا شك فيه .

قال: إننا لو قسمنا جسما إلى نصفين ثم قسمنا النصف إلى نصفين ومضينا في القسمة مكذا قلا بد أن تمضى إلى غير نهاية وهو مستحيل، أو لا بد أن نصل إلى جزء لا يتجزأ وهوكدلك مستحيل، وكل تصور محال فهو باطل بلا جدال.

وقد ظهر أن الرجل كان على حق ، لأن أجزاء المادة تنتهى إلى جزء صنير يتجزأ ولكنه ينقلب إلى حركة اشعاع لا يحدها الجسم الذي كانت فيه .

فصورة للسادة في أذه انها صورة باطلة ، فكيف نعلم ما يؤثر ... نيها وما لا يؤثر فيها على وجه التحقيق ؟

والذي يثبت في روعنا أن الكائنات خلق واحد بدور حول «الوحدانية» ولا فرق بينها غير الفرق بين التعميم والتخصيص. فالتعميم مظهر المادة، والتخصيص مظهر العقل والحياة. فالمادة في أبسط صورها شماع ه عام » لا فرق فيه بين مكان ومكان من القضاء.

وكما اقتربت من العقل دخل فيها التركيب ودخلت فيها « الفردية » تبعاً المتركيب.

والفرق بين أدنى الأحياء وأعلاها هو الفرق فى درجات « الفردية » أو فى درجات الوعبى الفردى الذى يقابل الوجود كله بالإدراك والاستيماب .

قالنبات قليل الفردية لأن الشجرة فيه قلياة التميز من شجرات نوعها ، والحيوان أرقى منها لأن التميم فيه أقل من التخصص، والإنسان أرقى من النبات والحيوان لأن الفرد فيه يتخصص كما ارتفع بمقله حتى يكون له وعى مميز بالاستقلال عن جميع الموارض الأخرى ، أو عن جميع المعوميات .

هذا الارتقاء في الفردية هو الافتراب من الوحدانية ، أو من الواحد الأحد اللهي ليس له شريك ، وهذا هو للمني الذي يسوغ لنا أن نقول إن الإنسان مخلوق على صورة الله .

ومتى ارتفع الوعى إلى هذا الأوج فتلك هى مرتبة الكمال وتبليها مرتبة الاتصال التى يسميها المتصوفة بالفناء فى الله .

وهذا ارتقاء مطرد لا فجوة فيه من مسدر التعميم إلى أعلى التخصيص ، ومن شماع النور إلى الوحدانية التي ليس لها شريك

وهي غاية الغايات ، ومن نور محدود إلى نور ليس له انتهاء .

وقد يفسر لنا هذا الرأى خطوات التاريخ التى ترتقى فيها الحرية الفردية ٤ على اطراد لا نكوص فيه ، ويفسر لنا ما اعتقدناه من أن الحرية هى الجال لأنها لا تكون إلا مع النظام والتميز بين الأشياء ، ويفسر لنا ارتقاء السبادات بارتقاء الحرية من التعديد إلى التوحيد.

وعلى هذا المعنى لا نفهم لماذا يمتنع التأثير من المعولات فى الماديات؟ ولماذا تنعزلالمادة والعقل كأنها من خلق إلهين متناقضين أوكاً نهما في كونين منفصلين؟

ولا بد فى السائل الأبدية من وقفة واحدة فى النهاية . نقف عندها ونقول : إلى هنا انتهى سبح العقول .

وذلك أول ما يؤمن به المقل في هذا للوضوع ، لأن الإحاطة إنما تكون إحاطة بالمحدود الذي يقبل إقامة الحدود والتفريقات . أما السرمد الذي لا أول له ولا آخر فلن يقاس على شيء ولن يقاس شيء عليه ، ولا بد من وقعة في النهاية لهديه .

إن ارسطو مخال إنه تجاوز هذه الوقفة حين قال إن الأفلاك ذوات عقول و إنها تتحرك حركة المربد الأنها تشتاق إلى مصدر المقول.

ولكنه لم يتجاوز الوقفة خطوة واحدة بهذا التعليل. إذ كيف أصبحت الأفلاك ذات عقول ؟ هل تحركت وعقلت أو هى قد عقلت وتحركت ؟ إن قيل إنها تحركت فعقلت فالحركة إذن من غير المقل، وإذا كانت قد عقلت فتحركت فالمقل فيها وليس له مصدر من غيرها ، وأن كانت قد تلقت المقل من الله فقد تأثرت المحسوسات بالمحقولات

وهنا الواقفة التى لايتجاوزها ارسطو الى ما ورادها . وأبسر منها أن يقال إن د الوجود الالهى » لايقاس عليه و إن قدرته لا تقبل الحدود لأنها قدرة ليس لها ابتداء ولا انتهاء ولا غاية قسوى فى الاستطاعة . بل هى قدرة لا يمتنع عليها أن تخلق للإنسان عقلا غير عقله يجيز ما لا يجيزه الآن .

ومن ثم نتبين أن « العقيدة الدينية » هي أقرب الفلسفات إلى المقول، وليس قصارى الأمر فيها أنه أمر تصديق و إيمان .

لا يد من وقفة في كل تفسير للوجود .

فوقفة المؤمن أصبح من وقفات الفلاسفة فى النهاية :كل ما هو محدود فقد يحيط به القياس، ولا إحاطة بما ليست له حدود و البارى ، قديم سرمد لا يحدم الزمان ولا المكان . ليس كثله شيء . وهنا يحسن الوقوف .

ألإأنه عقيدة وكتي ؟

كلا. بل لأنه منطق سليم ، ولأنه نهاية شوط العقول كا عباس محمود العقاد

من المعارض المرابعة والقوال معارضاً المعارض المعارض المرابعة المعارض المعارض

وايرانا با دين البرانة هي الدير الطور إلى الراح بالبحان الكند وميردا الد والدي المواج منها المسعد راعات

170

\*\*\*

\*\*

To: www.al-mostafa.com